
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập III 

Cuốn 41 - 45 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 



 

 

Luận Đại Trí Độ 

Tập III 

Cuốn 41 - 45 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 41 .......................................................................................................................... 3 

GIẢI THÍCH: PHẨM BA GIẢ THỨ 7 ............................................................................. 3 

GIẢI THÍCH PHẨM KHUYẾN HỌC THỨ 8 ................................................................ 18 

GIẢI THÍCH: PHẨM TẬP TÁN THỨ 9 ........................................................................ 28 

Cuốn 42 ........................................................................................................................ 49 

Cuốn 43 ........................................................................................................................ 55 

GIẢI THÍCH: PHẨM HÀNH TƯỚNG THỨ 10 ............................................................ 55 

Cuốn 44 ........................................................................................................................ 69 

GIẢI THÍCH: PHẨM HUYỄN HỌC THỨ 11 ............................................................... 69 

GIẢI THÍCH: PHẨM CÚ NGHĨA THỨ 12 ................................................................... 81 

Cuốn 45 ........................................................................................................................ 93 

GIẢI THÍCH: PHẨM MA HA TÁT THỨ 13 .................................................................. 93 

GIẢI THÍCH: PHẨM ÐOẠN KIẾN THỨ 14 ............................................................... 100 

GIẢI THÍCH: PHẨM PHÚ LÂU NA THỨ 15 ............................................................. 105 



 

 

Cuốn 41 

GIẢI THÍCH: PHẨM BA GIẢ THỨ 7 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Thiện Hiện thứ 6) 

Kinh: Bấy giờ Phật bảo Tuệ mạng Tu bồ đề: Ông hãy dạy Bát nhã ba la 

mật cho các Bồ tát ma ha tát, như các Bồ tát ma ha tát đáng được thành 

tựu Bát nhã ba la mật đa. 

Liền khi ấy, các Bồ tát ma ha tát và đại đệ tử Thanh văn, chư thiên v.v… 

khởi niệm rằng: Tuệ mạng Tu bồ đề dùng sức trí tuệ của mình sẽ nói Bát 

nhã ba la mật cho các Bồ tát ma ha tát ư? Hay là nhờ sức Phật? 

Tuệ  mạng  Tu  bồ  đề  biết  tâm  các  Bồ  tát  ma  ha  tát,  các  đệ  tử,  chư  thiên, 

liền nói với Tuệ mạng Xá lợi phất rằng: Ðệ tử Phật dám có thuyết pháp, có 

giáo thọ,  đều nhờ Phật lực.  Phật thuyết  pháp không trái  với  pháp tướng. 

Các  thiện  nam  tử  học  pháp  ấy,  được  chứng  pháp  ấy.  Phật  thuyết  pháp 

như đèn truyền chiếu. Xá lợi phất! Hết thảy Thanh văn, Bích chi Phật, thật 

không có năng lực thuyết Bát nhã ba la mật cho các Bồ tát ma ha tát. 

Bấy giờ Tuệ mạng Tu bồ đề bạch Phật rằng: Thế Tôn nói Bồ tát,danh tự 

Bồ tát. Pháp gì gọi là Bồ tát? Bạch Thế Tôn! Chúng con không thấy pháp 

gọi là Bồ tát, làm sao dạy cho Bồ tát Bát nhã ba la mật? 

Phật bảo Tu bồ đề: Bát nhã ba la mật cũng chỉ có danh tự gọi là Bát nhã 

ba la mật. Bồ tát, danh tự Bồ tát cũng chỉ là danh tự. Danh tự ấy không ở 

trong, không ở ngoài. Không ở chặng giữa. 

Tu bồ đề! Ví như nói tên ngã do hòa hợp mà có. Tên ngã ấy không sinh 

không diệt, chỉ dùng danh tự thế gian để nói, như các danh tự chúng sinh, 

thọ mạng, sinh giả, dưỡng dục, chúng số, người, kẻ làm, kẻ khiến làm, kẻ 

khởi dạy, kẻ khiến khởi dạy, kẻ thọ, kẻ khiến thọ, kẻ biết, kẻ thấy v.v… là 

pháp do hòa hợp nên có. Các danh tự ấy không sinh không diệt, chỉ dùng 

danh tự thế gian để nói. Bát nhã ba la mật đa, Bồ tát, danh tự Bồ tát cũng 

như vậy, đều do hòa hợp nên có, là cũng không sinh không diệt, chỉ dùng 

danh tự thế gian để nói. 

Tu bồ đề! Ví như thân do hòa hợp nên có, là cũng không sinh không diệt, 

chỉ dùng danh tự thế gian để nói. 

Tu bồ đề! Ví như sắc, thọ, tưởng, hành, thức, cũng do hòa hợp nên có, là 

cũng không sanh không diệt, chỉ dùng danh tự thế gian để nói. 

Tu bồ đề! Bát nhã ba la mật, Bồ tát, danh tự Bồ tát cũng như vậy, đều do 

hòa  hợp  nên  có,  là  không  sinh  không  diệt,  chỉ  dùng  danh  tự  thế  gian  để 

nói. 

Tu bồ đề! Ví như mắt, do hòa hợp nên có, là cũng không sinh không diệt, 

chỉ  dùng  danh  tự  thế  gian  để  nói.  Mắt  ấy  không  ở  trong,  không  ở  ngoài, 

không  ở  chặng  giữa.  Tai,  mũi,  lưỡi,  thân,  ý,  do  hòa  hợp  nên  có,  là  cũng 

không sinh không diệt, chỉ dùng danh tự thế gian để nói; sắc cho đến pháp 

cũng  như  vậy.  Nhãn  giới  do  hòa  hợp  nên  có,  là  cũng  không  sinh  không 

diệt, chỉ dùng danh tự thế gian để nói, cho đến ý thức giới cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Bát nhã ba la mật, Bồ tát, danh tự Bồ tát cũng như vậy, đều do 

hòa hợp nên có, là cũng không sinh diệt, chỉ dùng danh tự để nói. Danh tự 

ấy không ở trong, không ở ngoài, không ở chặng giữa. 

Tu  bồ  đề!  Ví  như  nội  thân,  gọi  là  đầu,  chỉ  có  danh  tự;  gọi  là  cổ,  vai,  tay 

lưng, gân, bắp vế, xương đùi, cẳng chân, là do hòa hợp nên có. Pháp ấy 

và  danh  tự  không  sinh  không  diệt,  chỉ  dùng  danh  tự  để  nói;  danh  tự  ấy 

cũng không  ở  trong, không  ở ngoài, không  ở chặng giữa. Tu bồ  đề! Bát 

nhã ba la mật, Bồ tát, danh tự Bồ tát cũng như vậy, đều do hòa hợp nên 

có, chỉ dùng danh tự để nói; pháp ấy cũng không sinh không diệt, không ở 

trong, không ở ngoài, không ở chặng giữa. 

Tu bồ đề! Ví như ngoại vật cỏ, cây, cành, lá, cọng, mắc, tất cả vật ấy chỉ 

dùng  danh  tự  để  nói;  pháp  ấy  và  danh  tự,  cũng  không  sinh  không  diệt, 

chẳng phải ở trong  chẳng phải ở ngoài, chẳng phải ở chặng giữa. Tu bồ 

đề! Bát nhã ba la mật, Bồ tát, danh tự Bồ tát cũng như vậy, đều do hòa 

hợp nên có; pháp ấy và danh tự, cũng không sinh không diệt, chẳng phải 

ở trong chẳng phải ở ngoài, chẳng phải ở giữa. 

Tu  bồ  đề!  Ví  như  quá  khứ  chư  Phật,  do  hòa  hợp  nên  có,  là  cũng  không 

sinh không diệt, chỉ dùng danh tự để nói; pháp ấy cũng chẳng phải  trong 

chẳng  phải ngoài,  chẳng phải ở giữa.  Bát nhã  ba la  mật, Bồ tát, danh tự 

Bồ tát cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Ví như mộng, tiếng vang, bóng, huyễn, sóng nắng, việc biến hóa 

của  Phật,  đều  là  hòa  hợp  nên  có,  chỉ  dùng  danh  tự  để  nói;  pháp  ấy  và 

danh tự, không sinh không diệt, chẳng phải ở trong, chẳng  phải ở ngoài, 

chẳng phải ở giữa. Bát nhã ba la mật, Bồ tát, danh tự Bồ tát cũng như vậy. 

Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát thực hành Bát nhã ba la mật, giả đặt 

ra danh, giả đặt ra thọ, giả đặt ra pháp, như vậy nên học. 

Luận. Hỏi: Phật đã nói các Bồ tát ma ha tát có phước đức, trí tuệ, lợi căn 

hơn các Thanh văn, cớ sao lại sai Tu bồ đề thuyết? 

Ðáp: Trong chương Tướng lưỡi ở trước đã nói, do có hai nhân duyên nên 

Phật sai khiến Tu bồ đề thuyết. 

Lại nữa, Phật có oai đức tôn trọng, vì tâm kính sợ không dám hỏi Phật, sợ 

không tự mình hỏi hết. 

Lại nữa, Phật biết tâm chúng có nghi, vì chúng sinh kính sợ Phật, không 

dám  phát  ra  lời  hỏi,  vì  sao?  Vì  chúng  sinh  thấy  thân  Phật  như  núi  Tu  di, 

lưỡi  trùm  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới,  thân  xuất  ra  vô  lượng  các  thứ  ánh 

sáng,  khi  ấy  chúng  hội,  tâm  đều  kinh  sợ,  không  dám  phát  ra  lời  hỏi,  mỗi 

mỗi tự nghĩ: Ta sẽ làm sao theo Phật nghe pháp? Vì vậy, Phật sai Tu bồ 

đề thuyết pháp cho chúng và nói: Ông thuyết pháp đều là do Phật lực, như 

trong Kinh nói. 

Lại nữa, Bát nhã ba la mật có hai thứ: Một là thuyết chung cho cả Thanh 

văn, Bồ tát, hai là chỉ thuyết cho pháp thân Bồ tát. Vì tạp thuyết nên sai Tu 

bồ đề trước hết, rồI đến Di lặc, Xá lợi phất, Thích đề hoàn nhơn. 

Khi ấy, chúng hội nghe Phật sai Tu bồ đề thuyết, tâm đều kinh nghi. Tu bồ 

đề  biết  tâm  mọi  người,  nên  nói  với  Xá  lợi  phất  v.v…hết  thảy  Thanh  văn 

thuyết được, biết được, đều nhờ Phật lực. Chúng ta sẽ thừa oai lực Phật 

thuyết  pháp;  ví  như  người  truyền  ngữ,  vì  cớ  sao?  Vì  Phật  thuyết  pháp 

không trái với pháp tướng. Các đệ tử học pháp ấy được chứng ngộ, dám 

có nói gì đều nhờ Phật lực. Ðiều chúng ta nói, tức là Phật nói, vì cớ sao? 

Vì  hiện  tại  ở  trước  Phật  mà  thuyết,  chứ  chúng  ta  tuy  có  mắt  trí  tuệ,  nếu 

không  gặp  Phật  pháp,  thời  không  thấy  gì;  ví  như  đêm  đi  đường  hiểm, 

không có người cầm đèn, thời không qua được. Phật cũng như vậy, nếu 

không lấy đèn trí tuệ chiếu soi chúng ta,thời chúng ta không thấy gì. 

Lại  nói  với  Xá  lợi  phất:  Hết  thảy  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  còn  không  có 

sức có thể nói Bát nhã ba la mật cho các Bồ tát, huống tôi, một người, vì 

cớ sao? Vì trí tuệ Bồ tát rất sâu, hỏi đáp sâu xa; các pháp thiển cận khác, 

đối trước Bồ tát nói ra còn khó, huống gì pháp sâu xa; như người có thể 

ăn một hộc cơm mà đi theo xin người chỉ có một đấu cơm để trừ đói, thời 

không  thể  trừ  được.  Vì  vậy  nên  nói  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  không  có 

sức có thể nói Bát nhã cho các Bồ tát. Tu bồ đề nói rõ Bồ tát tôn quí, Phật 

cũng nhận như vậy. Nay Tu bồ đề muốn thuyết pháp thật tướng nên nói: 

Trong hết thẩy pháp tìm Bồ tát không thể có được, vì Bồ tát không thể có 

được nên danh tự Bồ tát cũng không thể có được. Vì Bồ tát, danh tự Bồ 

tát không thể có được nên Bát nhã ba la mật cũng không thể có được. Ba 

việc ấy không thể có được, ta làm sao dạy Bát nhã ba la mật cho Bồ tát? 

Hỏi:  Phật  sai  Tu  bồ  đề  thuyết  Bát  nhã  cho  các  Bồ  tát,  mà  Tu  bồ  đề  nói 

không có Bồ tát, là trái với Phật, sao Phật tán đồng? 

Ðáp:  Có  hai  cách:  Một  là  tâm  chấp  trước  mà  nói,  hai  là  tâm  không  chấp 

trước  mà  nói.  Nay  Tu  bồ  đề  dùng  tâm  không  chấp  trước  mà  nói  Không, 

Phật không quở trách. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề  thường  thực  hành  Không  Tam  muội,  biết  các  pháp  là 

không, nên Phật bảo Tu bồ đề thuyết Bát nhã ba la mật cho các Bồ tát, mà 

Bồ  tát  lại  rốt  ráo  không;  thế  nên  Tu  bồ  đề  kinh  ngạc  nói:  Làm  sao  có  Bồ 

tát? Phật liền thuật thành: Bồ tát như vậy từ khi phát tâm lại đây cho đến 

khi thành  Phật đạo,  đều rốt ráo không, nên không  thể  có  được. Nếu dạy 

như vậy, tức là dạy Bát nhã ba la mật cho Bồ tát. 

Lại nữa, phàm có hai pháp: 1. Danh tự, 2. Nghĩa của danh tự. Như lửa có 

thể chiếu sáng, có thể đốt là nghĩa của nó. Chiếu sáng là tạo sắc, đốt lửa 

là hỏa đại (đất, nước, gíó, lửa là bốn đại năng tạo; sắc, hương, vị, xúc là 

bốn đại sở tạo – ND). Hai pháp ấy hợp lại gọi là lửa. Nếu lìa hai pháp ấy 

có lửa , lại phải nên có công dụng thứ ba. Song trừ đốt trừ chiếu sáng lại 

không có công dụng thứ ba, nên biết hai pháp hòa hợp giả gọi là lửa; tên 

lửa ấy không ở trong hai pháp, vì sao? Vì pháp có hai, mà lửa là một, một 

không  làm  hai,  hai  không  làm  một.  Nghĩa  là  hai  danh  pháp  không  hợp 

nhau, vì cớ sao? Vì nếu hai pháp hợp làm một, thời khi nói lửa lẽ phải bị 

cháy miệng; nếu hai pháp lìa nhau, thời khi tìm lửa lẽ đáng được nước. Có 

các nhân duyên như vậy, biết lửa không ở trong hai pháp. Nhưng nếu lửa 

lìa  ngoài  hai  pháp  thời  khi  nghe  tên  lửa,  không  nên  ở  nơi  hai  pháp  sinh 

tưởng  lửa.  Nhưng  nếu  lửa  ở  chặng  giữa  hai  pháp,  thời  không  có  chỗ 

nương  tựa.  Hết  thảy  pháp  hữu  vi,  đều  không  có  chỗ  nương  tựa,  nếu  ở 

trung gian thời không thể biết! Vì vậy, lửa không ở ba chỗ, chỉ có tên giả. 

Bồ tát cũng như vậy, do hai pháp là danh, và pháp hòa hợp nên gọi là Bồ 

tát. Việc sắc khác, việc danh khác, nếu quyết định có Bồ tát thời nên lại có 

việc thứ ba, nhưng không có việc ấy, nên biết giả gọi là Bồ tát. Danh tự Bồ 

tát  cũng  như  vậy  không  ở  trong,  không  ở  ngoài,  không  ở  chặng  giữa. 

Trong đây Phật nói thí dụ, như năm uẩn hòa hợp gọi là ngã, mà thật ngã 

không  thể  có  được.  Chúng  sinh  cho  đến  kẻ  biết  kẻ  thấy  đều  là  pháp  giả 

danh do năm uẩn nhân duyên hòa hợp sinh. Các pháp ấy thật không danh 

không  diệt,  thế  gian  chỉ  dùng  danh  tự  để  nói.  Bồ  tát,  danh  tự  Bồ  tát,  Bát 

nhã  ba  la  mật  cũng  như  vậy,  đều  là  pháp  giả  danh  do  nhân  duyên  hòa 

hợp. Trong đây Phật lại nói thí dụ. 

Có người nói, do năm uẩn hòa hợp có chúng sinh, nên chúng sinh không, 

nhưng  có  pháp  năm  uẩn,  Phật  nói  chúng  sinh  không,  năm  uẩn  cũng  do 

hòa hợp nên giả gọi là có. Mười hai xứ, mười tám xứ cũng như vậy. 

Lại  nữa,  Bồ  tát  có  hai  hạng:  1.  Tọa  thiền,  2.  Tụng  kinh.  Hạng  tọa  thiền 

thường quán thân do các phần xương v.v… hòa hợp giả gọi là thân, tức 

lấy  cảnh  sở  quán  ấy  làm  thí  dụ,  mà  biết  rằng  phần  xương  đầu  hòa  hợp 

nên  gọi  là  đầu,  phần  xương  chân  hòa  hợp  nên  gọi  kà  chân;  xương  đẩu 

xương chân v.v… hòa hợp nên gọi là thân, mỗi mỗi truy tìm, đều không có 

căn bản,  vì cớ sao? Vì đây là  điều  thường tập, thường  quán nên lấy đó 

làm thí dụ. 

Hạng không tọa thiền thì lấy cây,cỏ, cành, lá, hoa, trái làm thí dụ. Như chư 

Phật quá khứ, cũng chỉ có danh tự, dùng danh tự ấy có thể thuyết giảng. 

Mười thí dụ cũng chỉ có danh tự. Nghĩa Bồ tát cũng như vậy. Nghĩa mười 

thí dụ như trước đã nói. 

Bồ tát nên học ba thứ Ba la nhiếp đề như vầy: 1. Pháp năm uẩn v.v… ấy 

là pháp Ba la nhiếp đề. 2. Năm uẩn nhân duyên hòa hợp nên gọi là chúng 

sinh; các xương hòa hợp nên gọi là xương đầu; như gốc, cành, nhánh, lá 

hòa hợp nên gọi là cây; ấy là thọ Ba la nhiếp đề. 3. Dùng danh tự ấy, chấp 

thủ tướng hai pháp, nói là hai thứ; ấy là danh tự Ba la nhiếp đề. 

Lại nữa, các vi trần hòa hợp nên có pháp thô sinh ra, như vi trần hòa hợp 

nên có sắc thô, ấy là pháp Ba la nhiếp đề, vì từ pháp có pháp. Pháp thô ấy 

hòa hợp mà có tên gọi, như do vì hay đốt hay chiếu sáng nên có tên gọi là 

lửa; do danh và sắc nên có người, danh và sắc là pháp, người là tên giả, 

ấy  là thọ Ba la  nhiếp đề. Vì  chấp thủ sắc, chấp thủ danh nên gọi là thọ. 

Bên cạnh nhiều danh tự lại có nhiều danh tự; như bên cạnh danh tự cột, 

kèo, ngói v.v… lại có danh tự nhà; như bên cạnh danh tự cành, lá có danh 

tự cây; ấy là danh tự Ba la nhiếp đề. 

Hành giả trước hết phá danh tự Ba la nhiếp đề, đến phá thọ Ba la nhiếp 

đề, sau phá thọ Ba la nhiếp đề đến phá pháp Ba la nhiếp đề. Phá pháp Ba 

la nhiếp đề là đến trong thật tướng các pháp. Thật tướng các pháp chính 

là các pháp và danh tự Không Bát nhã ba la mật. 

Kinh: Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  thực  hành  Bát  nhã  ba  la  mật 

không  thấy  sắc  danh  tự  là  thường,  không  thấy  thọ,  tưởng,  hành,  thức 

danh  tự  là  thường;  không  thấy  sắc  danh  tự  vô  thường,  không  thấy  thọ 

tưởng hành thức danh tự vô thường; không thấy sắc danh tự vui; không 

thấy sắc danh tự khổ, không thấy sắc danh tự ngã, không thấy sắc danh 

tự  vô  ngã;  không  thấy  sắc  danh  tự  không,  không  thấy  sắc  danh  tự  vô 

tướng,  không thấy sắc danh tự  vô tác, không tháy sắc danh tự tịch  diệt; 

không thấy sắc danh tự nhơ, không thấy sắc danh tự sạch; không thấy sắc 

danh tự sinh, không thấy sắc danh tự diệt; không thấy sắc danh tự trong, 

không thấy sắc danh tự ngoài, không thấy sắc danh tự ở chặng giữa; thọ, 

tưởng, hành, thức cũng như vậy. Nhãn và sắc, nhãn thức, nhãn xúc, nhân 

duyên nhãn và xúc sinh ra các thọ, cho đến ý và pháp, ý thức, ý xúc, nhân 

duyên ý và xúc sinh ra các thọ cũng như vậy, vì cớ sao? Vì Bồ tát ma ha 

tát thực hành Bát nhã ba la mật, danh tự Bát nhã ba la mật, Bồ tát, danh 

tự Bồ tát, nơi tánh hữu vi cũng không thấy, nơi tánh vô vi cũng không thấy. 

Bồ tát ma ha tát thực hành Bát nhã ba la mật, đều không khởi phân biệt 

pháp ấy. Bồ tát ấy thực hành Bát nhã ba la mật, trú trong pháp bất hoại, 

khi tu bốn niệm xứ, không thấy bát nhã ba la mật, không thầy danh tự Bát 

nhã ba la mật, không thấy Bồ tát, không thấy danh tự Bồ tát. Cho đến khi 

tu mười tám pháp không chung, không thấy Bát nhã ba la mật, không thấy 

danh tự Bát nhã ba la mật; cũng không thấy Bồ tát, không thấy danh tự Bồ 

tát. Như vậy, Bồ tát ma ha tát khi thực hành Bát nhã ba la mật, chỉ biết thật 

tướng các pháp, thật tướng các pháp là không nhơ không sạch. 

Như vậy, Tu bồ đề ! Bồ tát ma ha tát khi thực hành Bát nhã ba la mật, nên 

biết  ấy  là  danh  tự  giả  đặt  ra;  biết  danh  tự  giả  rồi,  không  chấp  trước  sắc, 

không chấp trước thọ,tưởng, hành, thức; không chấp trước mắt cho đến ý; 

không chấp trước sắc cho đến pháp; không chấp trước nhãn thức cho đến 

không chấp trước ý thức; không chấp trước nhãn xúc cho đến không chấp 

trước ý xúc; không chấp trước nhãn và xúc làm nhân duyên sinh thọ hoặc 

khổ hoặc vui, hoặc không khổ không vui, cho đến không chấp trước ý và 

xúc  làm  nhân  duyên  sinh  thọ  hoặc  khổ  hoặc  vui,  hoặc  không  khổ  không 

vui;  không  chấp  trước  tánh  hữu  vi,  không  chấp  trước  tánh  vô  vi;  không 

chấp trước Thí ba la mật, Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, 

Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật; không chấp trước ba mươi hai tướng, 

không chấp trước thân Bồ tát, không chấp trước nhục nhãn Bồ tát, không 

chấp trước Phật nhãn; không chấp trước Trí ba la mật, không chấp trước 

Thần  thông  ba  la  mật,  không  chấp  trước  nội  không  cho  đến  không  chấp 

trước vô pháp hữu pháp không, không chấp trước thành tựu chúng sinh, 

không  chấp  trước  nghiêm  tịnh  Phật  độ,  không  chấp  trước  pháp  phương 

tiện,  vì  cớ  sao?  Vì  các  pháp  ấy,  không  có  người  chấp  trước,  không  có 

pháp chấp trước, không có chỗ chấp trước, vì đều không có. 

Như vậy,Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát khi thực hành Bát nhã ba la mật,không 

chấp trước hết thảy pháp, bèn tăng ích Thí ba la mật, Giới ba la mật, Nhẫn 

ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật, vào Bồ tát vị, 

được địa vị bất thối, đầy đủ Bồ tát thần thông, dạo qua một nước Phật đến 

một  nước  Phật,  thành  tựu  chúng  sinh,  cung  kính  tôn  trọng,  tán  thán  chư 

Phật,  vì  nghiêm  tịnh  Phật  độ,  vì  thấy  chư  Phật  để  cúng  dường,  đồ  cúng 

dường thành tựu thiện căn, đều được tùy ý. Cũng nghe chư Phật thuyết 

pháp,  nghe  rồi  cho  đến  khi  chứng  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác, 

trọn không quên mất, được các môn Ðà la ni, các môn Tam muội. 

Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát khi thực hành Bát nhã ba la mật, nên 

biết các pháp là tên giả đặt ra. 

- Tu bồ đề! Ý ông nghĩ sao? Sắc là Bồ tát chăng; thọ, tưởng, hành, thức là 

Bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

-   Mắt,tai, mũi, lưỡi, thân, ý là Bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

-   Sắc, tiếng, mùi, vị, pháp là Bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

-   Nhãn thức cho đến ý thức là Bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

-   Tu bồ đề! Ý ông nghĩ sao? Ðịa chủng là Bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

-   Nước, lửa, gió, không, thức chủng là Bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

-   Tu bồ đề! Ý ông nghĩ sao? Vô minh là Bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

-   Cho đến già chết là bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

-   Tu bồ đề! Ý ông nghĩ sao? Lìa sắc là Bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

-   Tu bồ đề! Ý ông nghĩ sao  Tưởng sắc như là Bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

-   Cho đến tướng lão tử như là Bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

-   Lìa tướng sắc như cho đến lìa tướng lão tử như là Bồ tát chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn ! 

Phật bảo Tu bồ đề: Ông quán xét nghĩa thế nào mà nói sắc chẳng phải Bồ 

tát, cho đến lão tử chẳng phải Bồ tát? Lìa sắc chẳng phải Bồ tát, cho đến 

lìa lão tử chẳng phải Bồ tát? Tướng sắc như chẳng phải Bồ tát, cho đến 

tướng lão tử như chẳng phải Bồ tát? Lìa tướng sắc như chẳng phải Bồ tát 

cho đến lìa tướng lão tử như chẳng phải Bồ tát? 

Tu  bồ  đề  thưa:  Bạch  Thế  Tôn!  Chúng  sinh  rốt  ráo  không  thể  có  được, 

huống gì sẽ là Bồ tát! Sắc không thể có được, huống gì là sắc, lìa sắc, sắc 

như, lìa sắc như là Bồ tát! Cho đến lão tử không thể có được, huống gì là 

lão tử, lìa lão tử, lão tử như, lìa lão tử như là Bồn tát! 

Phật bảo Tu bồ đề: Lành thay, lành thay! Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha 

tát nên học như vậy, vì chúng sinh không thể có được nên Bát nhã ba la 

mật cũng không thể có được. 

-   Tu bồ đề! Ý ông nghĩ sao? Sắc là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Tu bồ đề! Ý ông nghĩ sao? Sắc thường là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức thường là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Sắc vô thường là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức vô thường là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Sắc lạc là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ,tưởng, hành, thức vui là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Sắc khổ là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức khổ là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Sắc ngã là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức ngã là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Sắc phi ngã là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức phi ngã là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Tu bồ đề! Ý ông nghĩ sao? Sắc không là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức không là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Sắc phi không là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức phi không là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Sắc tướng là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức tướng là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Sắc vô tướng là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức vô tướng là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế tôn! 

-    Sắc tác là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức tác là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Sắc vô tác là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-   Thọ, tưởng, hành, thức vô tác là Bồ tát nghĩa chăng? 

-   Thưa không, bạch Thế Tôn! Cho đến lão tử cũng như vậy. 

Phật bảo Tu bồ đề: Ông quán xét nghĩa thế nào mà nói sắc chẳng phải Bồ 

tát  nghĩa;  thọ,  tưởng,  hành,  thức  chẳng  phải  Bồ  tát  nghĩa;  cho  đến  sắc, 

thọ, tưởng, hành, thức vô tác chẳng phải Bồ tát nghĩa, cho đến lão tử cũng 

như vậy? 

Tu bồ đề thưa: Bạch Thế Tôn! Sắc rốt ráo không thể có được, huống gì vô 

sắc là Bồ tát nghĩa; thọ, tưởng, hành, thức cũng như vậy. 

Bạch  Thế  Tôn!  Sắc  thường  rốt  ráo  không  thể  có  được,  huống  gì  sắc  vô 

thường là Bồ tát nghĩa; cho đến thức cũng như vậy. 

Bạch Thế Tôn! Sắc lạc rốt ráo không thể có được, huống gì sắc khổ là Bồ 

tát nghĩa; cho đến thức cũng như vậy. 

Bạch Thế Tôn! Sắc ngã rốt ráo không thể có được, huống gì sắc phi ngã 

là Bồ tát nghĩa; cho đến thức cũng như vậy. 

Bạch Thế Tôn! Sắc có rốt ráo không thể có được, huống gì sắc Không là 

Bồ tát nghĩa; cho đến thức cũng như vậy. 

Bạch  Thế  Tôn!  Sắc  tướng  rốt  ráo  không  thể  có  được,  huống  gì  sắc  vô 

tướng là Bồ tát nghĩa; cho đến thức cũng như vậy. 

Bạch Thế Tôn! Sắc tác là rốt ráo không thể có được, huống gì sắc vô tác 

là Bồ tát nghĩa; cho đến thức cũng như vậy 

Phật bảo Tu bồ đề: Lành thay, lành thay! Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha 

tát thực hành Bát nhã ba la mật, sắc nghĩa không thể có được; thọ, tưởng, 

hành,  thức  nghĩa  cho  đến  vô  tác  nghĩa  không  thể  có  được,  nên  học  Bát 

nhã ba la mật như vậy. 

Tu bồ đề! Ông nói con không thấy pháp gọi là Bồ tát. Tu bồ đề! Các pháp 

không  thấy  các  pháp,  các  pháp  không  thấy  pháp  tánh,  pháp  tánh  không 

thấy các pháp; pháp tánh không thấy địa chủng, địa chủng không thấy các 

tánh,  cho  đến  thức  chủng  không  thấy  pháp  tánh,  pháp  tánh  không  thấy 

thức  chủng,  pháp  tánh  không  thấy  tánh  mắt,  sắc,  nhãn  thức;  tánh  mắt, 

sắc, nhãn thức không thấy pháp tánh, cho đến pháp tánh không thấy tánh 

ý, pháp, ý thức; tánh ý, pháp, ý thức không thấy pháp tánh. 

Tu bồ đề! Tánh hữu vi không thấy tánh  vô  vi, tánh  vô  vi không thấy tánh 

hữu vi, vì cớ sao? Vì lìa hữu vi không thể nói vô vi, lìa vô vi không thể nói 

hữu vi. 

Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát thực hành Bát nhã ba la mật , đối với 

các pháp không thấy gì, khi ấy không kinh, không sợ, không hãi, tâm cũng 

không chìm đắm, không hối hận, vì cớ sao? Vì Bồ tát ma ha tát ấy không 

thấy  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức,  không  thấy  mắt  cho  đến  ý,  không  thấy 

sắc cho đến pháp, không thấy dâm, nộ, si; không thấy vô minh cho đến lão 

tử, không thấy ngã cho đến kẻ biết kẻ thấy; không thấy cõi Dục, cõi Sắc, 

cõi Vô sắc; không thấy tâm Thanh văn, tâm Bích chi Phật; không thấy Bồ 

tát, không thấy pháp Bồ tát; không thấy Phật đạo. Bồ tát ấy vì không thấy 

tất cả pháp, nên không kinh, không sợ, không hãi, không chìm đắm, không 

hối hận. 

Tu bồ đề thưa Phật rằng; Bạch Thế Tôn! Nhân duyên gì tâm Bồ tát không 

chìm đắm, không hối hận? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Hết  thảy  tâm  tâm  số  pháp  của  Bồ  tát  ma  ha  tát  là 

không thể có được, không thể thấy, nên tâm Bồ tát  ma ha tát không chìm 

đắm, không hối hận. 

Bạch Thế Tôn! Làm sao tâm Bồ tát không kinh, không sợ, không hãi? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Bồ  tát  ấy,  ý  và  ý  giới  không  thể  có  được,  không  thể 

thấy, vì vậy nên không kinh, không sợ, không hãi. Như vậy, Tu bồ đề! Bồ 

tát ma ha tát đối với hết thảy pháp, không thể có được nên hành Bát nhã 

ba la mật. 

Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trong tất cả hành xứ không thủ đắc Bát nhã ba 

la mật, không thủ đắc danh tự Bồ tát, cũng không thủ đắc tâm Bồ tát, tức 

là dạy Bồ tát ma ha tát. 

LUẬN: Bồ tát thực hành Bát nhã ba la mật, quán sắc pháp danh tự chẳng 

phải thường  chẳng  phải  vô  thường, cho đến nơi  tánh  hữu  vi vô  vi không 

thấy có Bồ tát, danh tự Bồ tát. Như trước nói, đối với hết thảy pháp không 

khởi ức tưởng phân biệt. Bồ tát trụ trong pháp bất hoại, thực hành sáu Ba 

la mật cho đến mười tám pháp không chung, dùng trí tuệ biết thật tướng 

các pháp, tìm trong các pháp không thấy pháp nhất định gọi là Bát nhã ba 

la mật, cũng không thấy danh tự Bát nhã ba la mật, lại không thấy Bồ tát 

và danh tự Bồ tát. Dùng trí tuệ ấy phá các phiền não vô minh v. v... dùng 

trí tuệ không thấy cũng không thấy  ấy phá tâm chấp trước Bát nhã ba la 

mật, danh tự Bát nhã ba la mật, Bồ tát, danh tự Bồ tát, thông đạt vô ngại 

thật  tướng   thanh  tịnh  của  các  pháp.  Bồ  tát  được  trí  tuệ  như  vậy,  hoặc 

thấy,  hoặc  nghe,  hoặc  nghĩ  đều  như  huyễn  hóa;  hoặc  nghe,  thấy,  nghĩ, 

đều là hư dối, vì vậy nên không chấp trước sắc v. v... Trú trong trí tuệ vô 

ngại ấy, tăng ích sáu Ba la mật, vào Bồ tát vị, được các lợi ích như vậy. 

Một chương này, Phật tự dạy Bồ tát quán sát như vậy. 

Tiếp chương sau, có người cho rằng Phật phần nhiều nói pháp Không nên 

trở lại hỏi Tu bồ đề: Nếu các pháp chẳng không, thời có thể có một pháp 

nhất định là Bồ tát chăng, nghĩa là sắc là Bồ tát chăng cho đến như như là 

Bồ tát chăng? 

Tu  bồ  đề  nghĩ  rằng:  Các  pháp  hòa  hợp  nên  có  Bồ  tát,  ta  làm  sao  nói  có 

một pháp nhất định là Bồ tát? Vì vậy nên nói: Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Vì Tu bồ đề khéo chứng đắc chúng sinh không, nên Phật dạy: Lành thay, 

lành thay! Bồ tát biết chúng sinh không, không thể có được, cần nên thực 

hành Bát nhã ba la mật. Sắc là Bồ tát nghĩa, cho đến vô tác rốt ráo không 

cũng như vậy. 

Tu bồ đề vào trong các pháp Không sâu xa, không nghi hoặc nên có thể 

lợi ích cho các Bồ tát. Cho nên Phật tán thán: Lành thay, lành thay! Phép 

của Bồ tát là phải học Bát nhã ba la mật, hết thảy pháp Không, không thể 

có được. 

Như Tu Bồ đề nói: Con không thấy pháp ấy và danh tự là Bồ tát. 

Phật dạy: Chẳng phải chỉ riêng Bồ tát không thể thấy mà hoàn toàn không 

có pháp thấy pháp; pháp tánh vô lượng không thể thấy, thế nên các pháp 

không thấy pháp tánh. Các pháp do nhân duyên hòa hợp sinh, không có 

tự  tánh,  rốt  ráo  không,  nên  pháp  tánh  không  thấy  các  pháp,  sắc  tánh 

không thấy pháp tánh, pháp tánh không thấy sắc tánh, cho nên thức tánh 

cũng như vậy. Năm uẩn tánh cùng pháp tánh đồng danh nên gọi là tánh. 

Mười hai xứ, mười tám giới, pháp hữu vi, pháp vô vi cũng như vậy. Lược 

nói nhân duyên: Lìa tánh hữu vi không nói được tánh vô vi, lìa tánh vô vi 

không nói được tánh hữu vi, vì trong hai pháp ấy bao gồm hết thảy pháp. 

Bồ tát ấy tuy không thấy hết thảy pháp, cũng không sợ hãi, vì cớ sao? Ví 

có chỗ thấy, có chỗ không thấy thời có sợ hãi, nếu hoàn toàn không thấy 

gì thời không sợ hãi. Ðó là năm uẩn cho đến mười tám pháp không chung. 

Hỏi: Nếu Phật đã nói nhân duyên không sợ hãi, sao Tu bồ đề còn hỏi lại? 

Ðáp:  Tu  bồ  đề  nếu  bảo  các  pháp  hoàn  toàn  không,  không  có  gì  thời  sợ 

đọa vào tà kiến, vì cớ sao? Vì đệ tử Phật do được chánh kiến nên gọi là 

người hành đạo, làm sao nói hoàn toàn không thấy gì? Phật biết tâm Tu 

bồ đề cho nên nói hết thảy tâm tâm số pháp không thể có được, không thể 

thấy,  nên  không  sợ.  Người  phàm  phu  muốn  vào  trong  Không,  thấy  tâm 

tâm số pháp có thể có được, còn ngoại pháp không thể có được, nên sợ 

hãi.  Còn  Bồ  tát  cho  tâm  tâm  số  pháp  là  hư  dối  không  thật,  quả  báo  điên 

đảo, không thể chỉ cho người thật sự, nên không sợ hãi. Do nghĩa ấy khác 

nhau cho nên còn hỏi lại. 

Hỏi: Nếu như vậy, cớ sao còn có câu hỏi thứ ba? 

Ðáp: Tâm tâm số pháp có thể  thấy được ở trong ý thức; ý và ý thức là cội 

gốc của tâm tâm số pháp, vì cớ sao? Vì trong ý thức phân biệt nhiều, nên 

sinh  sợ  hãi,  còn  năm  thức  thời  khắc  quá  ngắn  không  phân  biệt  được  gì. 

Muốn phá cội gốc sợ hãi cho nên còn hỏi lại, không lỗi. Nếu Bồ tát hành 

Bát nhã ba la mật được như vậy, thời tuy không thấy bốn việc là: Bồ tát, 

danh tự Bồ tát, Bát nhã ba la mật, danh tự Bát nhã ba la mật, mà có thể do 

ba  nhân  duyên,  nên  không  sợ,  tức  là  dạy  cho  Bồ  tát  Bát  nhã  ba  la  mật, 

hoặc chỉ liễu giải tướng Bát nhã ba la mật ấy là hành Bát nhã ba la mật. 

Không  từ  mười  phương  cầu,  cũng  không  ai  cho,  cũng  chẳng  phải  như 

vàng bạc, vật báu, ra sức cầu mới được. 

---o0o--- 





GIẢI THÍCH PHẨM KHUYẾN HỌC THỨ 8 

( Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phẩm Nhập Ly Sinh thứ 7) 

KINH: Bấy giờ Tuệ mạng Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch Thế Tôn! Bồ tát 

ma  ha  tát  muốn  đầy  đủ  Thí  ba  la  mật,  hãy  học  Bát  nhã  ba  la  mật;  muốn 

đầy đủ Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát 

nhã ba la mật, hãy học Bát nhã ba la mật. 

Bồ tát ma ha tát muốn biết sắc, hãy học Bát nhã ba la mật; cho đến muốn 

biết thức, hãy học Bát nhã ba la mật; muốn biết nhãn cho đến ý, muốn biết 

sắc cho đến pháp,  muốn biết nhãn thức cho đến ý thức, muốn biết nhãn 

xúc cho đến ý xúc, muốn biết nhãn và xúc làm nhân duyên sinh thọ cho 

đến ý và xúc làm nhân duyên sinh thọ, hãy học Bát nhã ba la mật; muốn 

đoạn dâm, nộ, si, hãy học Bát nhã ba la mật. 

Bồ tát ma ha tát muốn đoạn thân kiến, giới, thủ, nghi, dâm dục, sân nhuế, 

sắc ái, vô sắc ái, trạo, mạn, vô minh v.v... tất cả kiết sử và triền, hãy học 

Bát nhã ba la mật. Muốn đoạn bốn phược, bốn kiết, bốn điên đảo, hãy học 

Bát nhã ba la mật. Muốn biết mười thiện đạo, muốn biết bốn thiền, muốn 

biết bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, bốn niệm xứ, cho đến mười tám 

pháp không chung, hãy học Bát nhã ba la mật. 

Bồ tát ma ha tát muốn vào giác ý Tam muội, hãy học Bát nhã ba la mật. 

Muốn vào sáu thần thông, định chín thứ lớp, siêu việt Tam muội, hãy học 

Bát nhã ba la mật. Muốn được Tam muội Sư tử du hý, hãy học Bát nhã ba 

la mật. Muốn được Sư Tử phấn tấn, muốn được hết thảy môn Ðà la ni hãy 

học Bát nhã ba la mật. 

Bồ tát ma ha tát muốn được Tam muội Thủ Lăng Nghiêm, Tam muội Bảo 

ấn, Tam muội Diệu nguyệt, Tam muội Nguyệt tràng tướng, Tam muội Hết 

thảy Pháp ấn, Tam muội Quán ần, Tam muội Tất pháp tánh, Tam muội Tất 

trụ  tướng,  Tam  muội  Như  Kim  cang,  Tam  muội  Vào  hết  thảy  pháp  môn, 

Tam  muội  Vương  Tam  muội,  Tam  muội  Vương  ấn,  Tam  muội  Tịnh  lực, 

Tam  muội  Cao  xuất,  Tam  muội  Rốt  ráo  vào  hết  thảy  biện  tài,  Tam  muội 

Vào hết thảy tên pháp, Tam muội Quán mười phương, Tam muội Ấn các 

môn  Ðà  la  ni,  Tam  muội  Hết  thảy  pháp  không  quên,  Tam  muội  Ấn  nhiếp 

hết thảy pháp tụ, Tam muội Hư không trụ, Tam muội Ba phần thanh tịnh, 

Tam  muội  Không  thối  thần  thông,  Tam  muội  Xuất  bát,  Tam  muội  Tướng 

các  tam  muội  tràng...  Muốn  được  các  môn  Tam  muội  như  vậy,  hãy  học 

Bát nhã ba la mật. 

Lại nữa, bạch Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát muốn làm mãn nguyện hết thảy 

chúng sinh, hãy học Bát nhã ba la mật. 

LUẬN. Hỏi: Trong phẩm đầu đã nói muốn được có các thứ, hãy học Bát 

nhã ba la mật, sao nay còn nói lại? 

Ðáp: Trước chỉ tán thán muốn được các công đức ấy, hãy học Bát nhã ba 

la  mật,  mà  chưa  nói  Bát  nhã  ba  la  mật.  Nay  đã  nghe  ý  vị  Bát  nhã  ba  la 

mật, nhân đó muốn được các công đức khác, là sáu Ba la mật v.v... hãy 

học Bát nhã ba la mật. 

Lại  nữa,  trên  dùng  các  nhân  duyên  nói  các  pháp  không.  Có  người  cho 

rằng,  Phật  pháp  dạy  đoạn  diệt,  không  còn  làm  gì.  Vì  dứt  mối  nghi  của 

người ấy, nên nói muốn được các công đức bố thí v.v... hãy thực hành Bát 

nhã ba la mật. Nếu Bát nhã ba la mật thật không, không có gì, đoạn diệt, 

thì  không  nên  nói  nên  thực  hành  các  công  đức  bố  thí  v.v...  Bậc  có  trí 

nói,cớ gì trước sau trái nhau? 

Lại nữa, trước nói rộng đây nói lược. Kia là Phật nói, đây là Tu bồ đề nói. 

Lại nữa, Bát nhã ba la mật thâm diệu,cho nên nói lại.Ví như tán thán công 

đức tốt nên nói: Lành thay, lành thay! Nghĩa của sáu Ba la mật như trước 

đã nói. 

Biết năm uẩn là thấy nó vô thường, khổ, không, tưởng chung, tướng riêng 

v.v...,  sáu  căn,  sáu  trần,  sáu  thức,  sáu  xúc,  sáu  thọ  cũng  như  vậy.  Hết 

thảy sự trói buộc ở thế gian, chính thọ là chủ, do thọ nên sinh các kiết sử, 

thọ  vui  sinh  tham  dục,  thọ  khổ  sinh  tham  nhuế,  thọ  không  khổ  không  vui 

sinh ngu si. Ba độc là nhân duyên khởi lên các phiền não và nghiệp, vì vậy 

nên chỉ nói thọ. Các tâm sổ pháp khác không nói đến là tưởng, thức, niệm 

v.v...; ba độc, mười kiết, các sử, các triền cho đến mười tám pháp không 

chung, như trước đã nói. 

Tam muội Giác ý, Tam muội Siêu việt, Tam muội Sư tử du hý ... các Tam 

muội  ấy  của  Bồ  tát,  sau  sẽ  nói.  Muốn  làm  cho  hết  thảy  chúng  sinh  mãn 

nguyện, trước đã nói. 

Kinh:  Muốn  được  đầy  đủ  thiện  căn  như  vậy,  thườg  không  đọa  ác  thú, 

muốn được không sinh nhà bần tiện, muốn được không trú ở trong địa vị 

Thanh  văn,  Bích  chi  Phật,  muồn  được  không  đọa  Bồ  tát  đảnh  (Kinh  Ðại 

Bát nhã ghi: Ðối  với Bồ tát đảnh, trọn không thối đọa  – ND) hãy học Bát 

nhã ba la mật. 

Bấy giờ, Tuệ mạng Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Thế nào gọi là Bồ tát ma ha 

tát đọa đảnh? 

Tu bồ đề nói: Xá lợi phất! Nếu Bồ tát ma ha tát không dùng phương tiện 

thiện  xảo  thực  hành  sáu  Ba  la  mật,  vào  không,  vô  tướng,  vô  tác  Tam 

muội, cũng không đọa địa vị Thanh văn, Bích chi Phật, cũng không vào Bồ 

tát vị, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát pháp ái sinh, nên đọa đảnh. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Thế nào gọi là Bồ tát sinh? 

Tu bồ đề đáp Xá lợi phất rằng: Sinh gọi là pháp ái. 

Xá lợi phất nói: Thế nàogọi là pháp ái? 

Tu bồ đề nói: Bồ tát ma ha tát thực hành Bát nhã ba la mật, sắc là không 

mà  lãnh  thọ  ức  niệm  ái  trước;  thọ,  tưởng,  hành,  thức  là  không  mà  lãnh 

thọ, ức niệm, ái trước. Xá lợi phất! Ấy gọi là thuận đạo pháp sinh ái trước. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát,  sắc  là  vô  tướng  mà  lãnh  thọ,  ức 

niệm, ái trước; thọ, tưởng, hành, thức là vô tướng, mà lãnh thọ, ức niệm, 

ái trước.  Sắc là vô tác mà lãnh thọ, ức niệm, ái trước; thọ, tưởng, hành, 

thức là vô tác mà lãnh thọ, ức niệm, ái trước. Sắc là tịch diệt mà lãnh thọ, 

ức niệm, ái trước; thọ,tưởng, hành, thức là tịch diệt mà lãnh thọ, ức niệm, 

ái trước. Sắc là vô thường cho đến thức, sắc là khổ cho đến thức; sắc là 

vô ngã cho đến thức mà lãnh thọ, ức niệm, ái trước; ấy là Bồ tát thuận đạo 

pháp sinh ái trước. 

Ấy  là  khổ  nên  biết,  tập  nên  dứt,  diệt  nên  chứng,  đạo  nên  tu;  ấy  là  pháp 

nhơ, ấy pháp sạch, ấy nên gần, ấy không nên gần, ấy Bồ tát nên làm, ấy 

chẳng phải Bồ tát nên làm; ấy Bồ tát đạo, ấy Bồ tát học, ấy chẳng phải Bồ 

tát đạo, ấy chẳng phải Bồ tát học, ấy Bồ tát Thí ba la mật, cho đến Bát nhã 

ba la mật; ấy Bồ tát phương tiện, ấy chẳng phải Bồ tát phương tiện; ấy Bồ 

tát thành thục; ấy chẳng phải Bồ tát thành thục. 

Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  thực  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  lãnh  thọ,  ức 

niệm, ái trước các pháp ấy; ấy là Bồ tát ma ha tát thuận đạo pháp sinh ái 

trước. 

LUẬN.  Hỏi: Do thiện căn gì  mà không  đọa ác đạo, nghèo  hèn  và Thanh 

văn, Bích chi Phật, cũng không đọa đảnh? 

Ðáp:  Có  người  nói,  thực  hành  thiện  căn  không  tham  nên  các  kiết  sử  ái 

v.v... suy mỏng, vào sâu thiền định; thực hành thiện căn không giận, nên 

các  kiết  sử  giận  v.v...  suy  mỏng,  vào  sâu  tâm  từ  bi;  thực  hành  thiện  căn 

không ngu si, nên các kiết sử vô minh v.v... suy mỏng, vào sâu Bát nhã ba 

la mật. Do lực thiền định, từ bi, Bát nhã ba la mật như vậy, nên không việc 

gì mà không thành được, huống gì bốn việc (không đọa  ác đạo, nhà bần 

tiện, Thanh văn và Bích chi Phật, không đọa đảnh). 

Hỏi: Có gì trong bốn việc chỉ hỏi việc đọa đảnh? 

Ðáp: Ba việc ở trước đã nói, việc đọa đảnh chưa nói cho nên hỏi. 

Hỏi: Ðảnh là pháp vị, nghĩa ấy trước đã nói, sao nay còn nói lại? 

Ðáp: Tuy đã nói nghĩa, mà tên gọi khác nhau. Không có phương tiện, vào 

ba giải thoát môn và có phương tiện, thì trước đã nói. 

Pháp ái, đối với vô sinh pháp nhẫn, không có lợi ích nên gọi là sinh; ví như 

ăn nhiều  không tiêu, nếu không trị liệu là tai hoạn cho thân. Bồ tát cũng 

như  vậy,  khi  mới  phát  tâm,  tham  ái  món  ăn  chánh  pháp,  đó  là  không 

phương tiện thiện xảo thực hành các thiện pháp, thâm tâm buộc đắm nơi 

vô sinh pháp nhẫn, ấy là sinh, là bệnh. Vì đắm trước pháp ái nên đối với 

pháp  không  sinh  không  diệt  cũng  ái;  ví  như  người  chắc  chắn  chết,  tuy 

uống  thêm  thuốc,  thuốc  trở  lại  thành  bệnh.  Bồ  tát  đối  với  pháp  rốt  ráo 

không, không sinh không diệt pháp nhẫn mà sinh ái trước, cũng trở lại bị 

tai  hoạn.  Pháp  ái  đốivới  người,  trời  là  thủ  diệu,  mà  đối  với  vô  sinh  pháp 

nhẫn là hệ lụy. 

Ðối với hết thảy pháp, ức tưởng phân biệt quán thị quán phi, theo pháp mà 

ái, ấy gọi là sinh; không thể dựng nước thật tướng các pháp, trái với sinh 

(sống) gọi là Bồ tát thục (chín). 

Hỏi: Một việc ấy cớ sao gọi là đảnh, gọi là vị, gọi là không sinh? 

Ðáp:  Pháp  ở  giữa  nhu  thuận  nhẫn  và  vô  sinh  nhẫn,  gọi  là  đảnh.  Trú  ở 

đảnh ấy, trên thẳng đến Phật đạo, không còn sợ đọa; ví như trong pháp 

Thanh văn, ở giữa noãn pháp và nhẫn pháp gọi là đảnh pháp. 

Hỏi: Nếu được đảnh không sợ đọa, sao nay nói đảnh đọa? 

Ðáp: Sắp gần được mà mất gọi là đọa. Ðược đảnh rồi trí tuệ an ổn, thời 

không sợ đọa; ví như lên núi, đã được đến đỉnh, thời không sợ rớt; giữa 

lúc chưa đến, khoảng khắc cheo leo sợ rớt. Ðảnh cứ tăng trưởng kiên cố, 

gọi là Bồ tát vị. Vào vị ấy, hết thảy kiết sử, hết thảy ma dân không làm lay 

động được, cũng gọi là vô sinh pháp nhẫn,  vì cớ sao? Vì khác với sinh. 

Các kiết sử ái v.v... và các thiện pháp hỗn tạp, gọi là sinh. 

Lại nữa, không có lửa trí tuệ biết về thật tướng các pháp, nên gọi là sinh 

(sống), có lửa trí tuệ biết thật tướng các pháp nên gọi là thục (chín). Người 

ấy  tín  thọ  được  trí  tuệ  biết  thật  tướng  các  pháp,  nên  gọi  là  thục.  Ví  như 

bình nung chín có thể đựng nước, nung sống thời bị hư rã. 

Lại nữa, nương dựa trí tuệ sinh diệt nên được xa lìa điên đảo, xa lìa trí tuệ 

sinh  diệt  nên  không  sinh  không  diệt,  ấy  gọi  là  vô  sinh  pháp.  Hay  tin,  hay 

thọ, hay trì gọi là nhẫn. 

Lại  nữa,  vị  là  nhổ  hết  thảy  pháp  quán  về  vô  thường  v.v...  gọi  là  vị;  nếu 

không như vậy, ấy là thuận đạo pháp sinh ái trước. 

Kinh: Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Thế nào gọi là Bồ tát ma ha tát vô sinh? 

Tu bồ đề nói: Bồ tát ma ha tát khi thực hành Bát nhã ba la mật, trong nội 

không, không thấy ngoại không, trong ngoại không, không thấy nội không; 

trong  ngoại  không,  không  thấy  nội  ngoại  không;  trong  nội  ngoại  không, 

không thấy ngoại không; trong nội ngoại không, không thấy không không, 

trong không không, không thấy nội ngoại không; trong không không, không 

thấy đại không, trong đại không, không thấy không không; trong đại không, 

không  thấy  đệ  nhất  nghĩa  không,  trong  đệ  nhất  nghĩa  không,  không  thấy 

đại không; trong đệ nhất nghĩa không, không thấy hữu vi không, trong hữu 

vi không, không thấy đệ nhất nghĩa không; trong hữu vi không, không thấy 

vô vi không; trong vô vi không, không thấy hữu vi không; trong vô vi không, 

không thấy tất cảnh không, trong tất cảnh không, không thấy vô vi không; 

trong tất cảnh không, không thấy  vô thỉ không; trong  vô thỉ không, không 

thấy  tất  cảnh  không;  trong  vô  thỉ  không,  không  thấy  tán  không,  trong  tán 

không, không thấy vô thỉ không; trong tán không, không thấy tánh không, 

trong tánh không, không thấy tán không; trong tánh không, không thấy các 

pháp  không,  trong  các  pháp  không,  không  thấy  tánh  không;  trong  các 

pháp  không,  không  thấy  tự  tướng  không,  trong  tự  tướng  không,  không 

thấy  các  pháp  không;  trong  tự  tướng  không,  không  thấy  bất  khả  đắc 

không; trong bất khả đắc không, không thấy tự tướng không; trong bất khả 

đắc không, không thấy vô pháp không, trong vô pháp không, không thấy 

bất  khả  đắc  không;  trong  vô  pháp  không,  không  thấy  hữu  pháp  không, 

trong hữu pháp không, không thấy vô pháp không; trong hữu pháp không, 

không  thấy  vô  pháp  hữu  pháp  không,  trong  vô  pháp  hữu  pháp  không, 

không thấy hữu pháp không. 

Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát thực hành bát nhã ba la mật, được vào Bồ tát 

vị. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  muốn  học  Bát  nhã  ba  la  mật,  hãy 

học  như  vầy:  Không  niệm  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức;  không  niệm  mắt 

cho đến ý; không niệm sắc cho đến pháp; không niệm Thí ba la mật, Giới 

ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la 

mật, cho đến mười tám pháp không chung. 

Như  vậy,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu  Bát  nhã  ba  la  mật,  tâm  Bồ  đề 

không  nên  niệm,  không  nên  cao:  tâm  vô  đẳng  đẳng  không  nên  niệm, 

không nên cao; tâm rộng lớn không nên niệm, không nên cao, vì cớ sao? 

Vì tâm ấy chẳng phải tâm, tâm tướng thường tịnh vậy. 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: Thế nào gọi là tâm tướng thường tịnh? 

Tu  bồ  đề  nói:  Nếu  Bồ  tát  biết  tâm  tướng  ấy  cùng  với  dâm,  nộ,  si,  không 

hợp không lìa, cùng các kiết sử triền, lưu, phược... tất cả phiền não, không 

hợp không lìa; cùng tâm Thanh văn, Bích chi Phật không hợp không lìa. 

Xá lợi phất! Ấy gọi là Bồ tát tâm tướng thường tịnh. 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: Có cái tâm không tâm tướng ấy chăng? 

Tu  bồ  đề  đáp  Xá  lợi  phất  rằng:  Trong  không  tâm  tướng  có  thể  có  tâm 

tướng không tâm tướng được chăng? 

Xá lợi phất nói: Không thể được. 

Tu bồ đề nói: Nếu không thể được, thì không nên hỏi có tâm chẳng phải 

có tâm. 

Xá lợi phát lại hỏi: Thế nào là không tâm tướng? 

Tu bồ đề nói: Các pháp không hoại, không phân biệt, ấy gọi là không tâm 

tướng. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Chỉ có tâm không phá hoại không phân biệt, sắc 

cũng  không  hoại  không  phân  biệt,  cho  đến  Phật  đạo  cũng  không  hoại 

không phân biệt ư? 

Tu bồ đề nói: Nếu biết được tâm tướng không hoại không phân biệt, Bồ tát 

ấy cũng biết được sắc cho đến Phật đạo không hoại không phân biệt. 

Bấy  giờ  Tuệ  mạng  Xá  lợi  phất  tán  thán  Tu  bồ  đề:  Lành  thay,  lành  thay! 

Ông thật là con Phật, từ miệng Phật sinh, từ thấy pháp sinh, từ pháp hóa 

sinh,  thủ  phần  pháp  không  thủ  phần  tài.  Ðối  với  pháp  tự  tin  thân  đắc 

chứng, như Phật đã nói trong hạng người được vô tránh, Ông là đệ nhất, 

thật như Phật đã cử ra. 

Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát nên học Bát  nhã ba la mật  như  vậy, trong  ấy 

cũng nên phân biệt biết, Bồ tát thực hành như lời ông nói, thời không lìa 

Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề! Thiện nam tử, thiện nữ nhân nào muốn học Thanh văn địa cũng 

phải nên nghe Bát nhã ba la mật, thọ trì, tụng, đọc, chánh ức niệm, hành 

đúng như nói. Muốn học Bích chi Phật địa cũng phải nên nghe Bát nhã ba 

la mật, thọ trì, tụng, đọc, chánh ức niệm, hành đúng như nói. Muốn học Bồ 

tát địa cũng phải nên nghe Bát nhã ba la mật, thọ trì, tụng đọc, chánh ức 

niệm,  hành  đúng  như  nói,  vì  cớ  sao?  Vì  trong  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  nói 

rộng ba thừa, trong đó Bồ tát ma ha tát, Thanh văn, Bích chi Phật nên học. 

LUẬN:  Trong  nội  không,  không  thấy  ngoại  không,  trong  ngoại  không, 

không thấy nội không. 

Có người nói: Các thứ ăn uống tứ đại bên ngoài đưa vào trong thân nên 

gọi là nội; nếu thân chết trở lại làm ngoài; vì hết thảy pháp không có tướng 

đến đi. Ngoại không chẳng ở trong nội không.  Mười bảy không kia cũng 

như  vậy, không sinh không diệt, không tướng khác, vì không đến đi nên 

trong mỗi mỗi không trú. 

Lại  nữa,  tướng  của  Bồ  tát  vị  là  không  niệm  hết  thảy  sắc  là  có,  cho  đến 

mười tám pháp không chung cũng không niệm là có.Nghĩa không niệm có 

như trước đã nói. 

Hỏi: Tâm Bồ đề, tâm vô đẳng đẳng, đại tâm có gì sai khác? 

Ðáp: Bồ tát khi mới phát tâm duyên đạo vô thượng, ta sẽ làm Phật, ấy là 

tâm  Bồ  đề.  Vô  đẳng  đẳng  là  Phật,  vì  cớ  sao  Vì  hết  thảy  chúng  sinh,  hết 

thảy pháp không sánh bằng được. Tâm Bồ đề ấy cùng Phật tương tợ, vì 

cớ  sao  Vì  nhân  tợ  quả  vậy,  ấy  gọi  là  tâm  vô  đẳng  đẳng.  Tâm  ấy  không 

việc gì không làm, không cầu ân huệ, sâu bền quyết chắc. 

Lại nữa, thí, Giới ba la mật gọi là Bồ đề tâm, vì cớ sao 

Vì do Thí ba la mật nên được giàu lớn, không thiếu gì; do Giới ba la mật 

nên ra khỏi ba đường ác, được tôn quý trong hàng trời người, trụ vào hai 

Ba la mật quả báo nên được an lập, thành tựu việc lớn, ấy gọi là tâm Bồ 

đề. 

Tướng của Nhẫn, Tấn ba la mật, hiện việc kỳ lạ đối với chúng sinh, đó là 

có người đến cắt thịt moi tủy, xem như chặt cây, mà thương nghĩ đến oan 

gia, huyết hóa thành sữa. Tâm ấy tợ như tâm Phật, đối với hết thảy chúng 

sinh trong mười phương sáu đường, mỗi mỗi đều đem thâm tâm tế độ. Lại 

biết các pháp là rốt ráo không, mà đem tâm đại bi hành các hạnh, ấy là kỳ 

lạ; ví như người muốn trồng cây giữa không, ấy là hy hữu. 

Oai lực của Tinh tấn ba la mật như vậy, cùng với vô đẳng (Phật) tương tợ, 

ấy gọi là vô đẳng đẳng. 

Vào  thiền  định,  thực  hành  bốn  tâm  vô  lượng,  cùng  khắp  mười  phương, 

hợp với đại bi và phương tiện, cứu vớt hết thảy chúng sinh ra khỏi khổ. Lại 

thật tướng các pháp, diệt hết thảy quán niệm, ngôn ngữ dứt mà không đọa 

vào đoạn diệt, ấy gọi là đại tâm. 

Lại nữa, mới phát tâm gọi là tâm Bồ đề;  thực hành sáu Ba la mật, gọi là 

tâm vô đẳng đẳng, vào tâm phương tiện gọi là đại tâm, có các sai biệt như 

vậy. 

Lại  nữa,  Bồ  tát  được  đại  trí  như  vậy,  tâm  cũng  không  cao  vì  tâm  tướng 

thường thanh tịnh, như tướng hư không thường thanh tịnh; khói mây, bụi 

mù tạm đến che lấp làm cho bất tịnh. Tâm cũng như vậy, thường tự thanh 

tịnh, bị các khách phiền não vô minh đến che lấp, nên cho là bất tịnh, trừ 

bỏ phiền não, trở lại thanh tịnh như xưa. Kẻ tu hành công phu nhỏ mỏng, 

sự  thanh  tịnh  ấy  chẳng  phải  ngươi  làm  được,  không  nên  tự  cao,  không 

nên ức niệm, vì sao? Vì rốt ráo không? 

Hỏi: Xá lợi phất đã biết tâm tướng thường tịnh, cớ sao còn hỏi? 

Ðáp:  Bồ  tát  phát  tâm  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  vào  sâu  dính 

sâu. Tuy nghe nói tâm rốt ráo không, thường thanh tịnh, vẫn còn ức tưởng 

phân  biệt,  chấp  thủ  tướng  vô  tâm  ấy.  Vì  thế  nên  hỏi:  Tâm  không  có  tâm 

tướng  ấy  là  có  hay  là  không?  Nếu  có,  cớ  sao  nói  không  có  tâm  tướng? 

Nếu không, cớ sao tán thán tâm vô đẳng đẳng ấy sẽ thành Phật đạo? 

Tu bồ đề đáp rằng: Trong không tâm tướng rốt ráo thanh tịnh, có và không 

đều không thể có được nên không nên nạn hỏi. 

Xá lợi phất lại hỏi: Thế nào là không có tâm tướng? 

Tu bồ đề đáp: Rốt ráo không, không phân biệt hết thảy các pháp, ấy gọi là 

không có tâm tướng. 

Xá lợi phất hỏi: Chỉ có tâm tướng là không hoại không phân biệt, hay các 

pháp khác cũng như vậy? 

Tu bồ đề đáp: Các  pháp  cũng như  vậy. Nếu  như  vậy, Vô thượng  Chánh 

đẳng Chánh giác cũng như hư không, không hoại không phân biệt. 

Các  Bồ  tát  đắm  sâu  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  nên  nghĩ  rằng: 

Các  pháp  phàm  phu  có  thể  nói  là  hư  dối,  vì  không  chân  thật,  vì  Bồ  tát 

chưa  hết  lậu  hoặc,  cũng  có  thể  nói  là  không  thanh  tịnh,  chứ  sao  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác cũng lại hư dối? Khi ấy tâm lo sợ không 

vui. 

Tu  bồ  đề  biết  tâm  kia  rồi,  suy  nghĩ  trù  lượng:  Ta  nay  nên  nói  pháp  thật 

tướng cho họ chăng? Suy nghĩ xong, tự nghĩ, nay ở trước Phật, nên đem 

thật  tướng  mà  đáp,  nếu  ta  có  lỗi,  Phật  sẽ  tự  nói.  Mãi  suy  nghĩ  xong,  thế 

nên  nói  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  tuy  là  đệ  nhất,  cũng  từ  nơi 

pháp hư dối sinh ra, cho nên cũng là không, không hoại, không phân biệt. 

Vì vậy, hành giả nên theo tướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác mà 

thực hành, không nên chấp thủ tướng để tự cao. 

Bấy giờ, Xá lợi phất tán thán Tu bồ đề: Lành thay, lành thay! Còn Phật im 

lặng nghe Tu bồ đề đáp, cũng ấn khả lời tán thán của Xá lợi phất. 

Từ  miệng  Phật  sinh là,  có  người  nói:  Bà  la  môn  từ  nơi  miệng  vua  Phạm 

thiên sinh, đệ nhất trong bốn đẳng cấp chúng sinh. Vì vậy, Xá lợi phất tán 

thán  rằng:  Ông  thật  từ  miệng  Phật  sinh,  vì  sao?  Vì  ông  thấy  pháp,  biết 

pháp vậy! 

Người chưa đắc đạo, nương Phật theo học sự cúng dường, ấy gọi là thủ 

phần tài. Lại như đứa con tệ ác, không theo lời cha, chỉ lấy phần tài. Lấy 

phần  pháp  là  lấy  các  thiền  định,  năm  căn,  năm  lực,  bảy  giác  phần,  tám 

thánh đạo phần, các thiện pháp, gọi là lấy phần pháp. 

Ðược  bốn  điều  tin  chắc  gọi  là  tự  tín  đối  với  pháp,  được  các  thần  thông, 

diệt  tận  định  v.v...  bám  vào  thân,  ấy  gọi  là  thân  đắc  chứng.  Như  Xá  lợi 

phất trí tuệ đệ nhất, Mục kiền liên thần thông đệ nhất, Ma ha ca diếp đầu 

đà đệ nhất, Tu bồ đề được  Vô tránh Tam muội đệ nhất.Vị A la hán được 

định Vô tránh thường quán xét tâm người, không khiến người khỏi tranh 

cãi. Tam muội này nhiếp vào trong bốn thiền căn bản, cũng dùng ở trong 

cõi Dục. 

Hỏi: Bát nhã ba la mật là việc của Bồ tát, cớ gì nói người muốn được ba 

thừa đều nên học tập? 

Ðáp: Trong Bát nhã ba la mật, nói thật tướng các pháp tức là Vô dư Niết 

bàn.  Người  ba  thừa  đều  cầu  Vô  dư  Niết  bàn  nên  phải  tinh  tấn  tập  hành 

Bát nhã. 

Lại nữa, các nhân duyên trong Bát nhã,  có nói  về nghĩa không giải thoát 

môn. Như trong Kinh nói: Nếu lìa không giải thoát môn, thời không có đạo 

không có Niết bàn. Vì vậy người ba thừa đều nên học Bát nhã. 

Lại nữa, Xá lợi phất tự nói nhân duyên: Trong Bát nhã ba la mật, rộng nói 

tướng ba thừa trong đó. Người ba thừa nên học để thành tựu. 

---o0o--- 





GIẢI THÍCH: PHẨM TẬP TÁN THỨ 9 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phẩm Thắng Quân thứ 8) 

Kinh: Bấy  giờ  Tuệ  mạng  Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  Ðức  Thế  Tôn! 

Con biết không nắm được Bồ tát ấy tu hàng Bát nhã ba la mật, thời sẽ vì 

ai nói Bát nhã ba la mật? 

Bạch Ðức Thế Tôn! Con không biết không nắm được hết thảy pháp hoặc 

tập hoặc tán, nếu con vì Bồ tát lập danh tự nói là Bồ tát, thới hoặc con sẽ 

có hối hận. 

Bạch Thế Tôn! Danh tự ấy chẳng trụ, cũng phải trụ, vì cớ sao? Vì danh tự 

ấy không có gì, thế nên danh tự ấy chẳng trụ cũng chẳng phải chẳng trụ ( 

Kinh Ðại Bát nhã ghi: Bạch Ðức Thế Tôn! Con đối với Bồ tát ma ha tát và 

đối với Bát nhã ba la mật đều không biết không nắm được, làm sao khiến 

con đem pháp Bát nhã ba la mật tương ưng giáo giới giáo thọ cho các Bồ 

tát ma ha tát? Bạch Thế Tôn! Con đối với các pháp hoặc tăng hoặc giảm 

còn không biết không nắm được, nếu con đem các pháp giáo giới giáo thọ 

cho các Bồ tát ma ha tát, thời con sẽ có hối hận v.v... ND) 

Bạch Thế Tôn! Con chẳng nắm được sắc hoặc tập hoặc tán, cho đến thức 

hoặc tập hoặc tán; nếu không thể nắm được, làm sao sẽ lập danh tự? 

Bạch Thế Tôn! Vì nhân duyên đó, danh tự ấy chẳng trụ, cũng chẳng phải 

chẳng trụ, vì cớ sao? Vì danh tự ấy không có gì. 

Bạch  Thế  Tôn!  Con  không  nắm  được  mắt  hoặc  tập  hoặc  tán,  cho  đến  ý 

hoặc tập hoặc tán; nếu không thể nắm được, làm sao sẽ lập danh tự gọi là 

Bồ  tát?  Bạch  Thế  Tôn!  Danh  tự  mắt  cho  đến  danh  tự  ý,  chẳng  trụ  cũng 

chẳng phải chẳng trụ, vì cớ sao? Vì danh tự ấy không có gì. Thế nên danh 

tự ấy chẳng trụ, chẳng phải chẳng trụ. 

Bạch  Thế  Tôn!  Con  không  nắm  được  sắc  hoặc  tập  hoặc  tán,  cho  đến 

pháp hoặc tập hoặc tán, làm sao sẽ lập danh tự gọi là Bồ tát? Bạch Thế 

Tôn!  Danh  tự  sắc  cho  đến  danh  tự  pháp  ấy,  chẳng  trụ  cũng  chẳng  phải 

chẳng  trụ,  vì  cớ  sao?  Vì  danh  tự  ấy  không  có  gì.  Thế  nên  danh  tự  ấy 

chẳng trụ cũng chẳng phải chẳng trụ. Nhãn thức cho đến ý thức; nhãn xúc 

cho đến ý xúc; nhãn xúc làm nhân duyên sinh thọ cho đến ý xúc làm nhân 

duyên sinh thọ cũng như vậy. 

Bạch Thế Tôn! Con không nắm được vô minh hoặc tập hoặc tán, cho đến 

không  nắm  được  già  chết  hoặc  tập  hoặc  tán.  Bạch  Thế  Tôn!  Con  không 

nắm được  vô minh tận hoặc tập  hoặc tán, cho đến không nắm được già 

chết tận hoặc tập hoặc tán. 

Bạch Thế Tôn! Con không nắm được dâm, nộ, si hoặc tập hoặc tán; các tà 

kiến hoặc tập hoặc tán, đều cũng như vậy. 

Bạch  Thế  Tôn!  Con  không  nắm  được  sáu  Ba  la  mật  hoặc  tập  hoặc  tán; 

bốn  niệm  xứ  hoặc  tập  hoặc  tán;  cho  đến  tám  Thánh  đạo  phần  hoặc  tập 

hoặc tán; không,  vô tướng,  vô tác hoặc tập hoặc tán; bốn thiền, bốn tâm 

vô lượng, bốn định vô sắc hoặc tập hoặc tán; niệm Phật, niệm Pháp, niệm 

Tăng, niệm Giới, niệm Bố thí, niệm Trời, niệm lành, niệm hơi thở ra vào, 

niệm  Thân,  niệm  Chết  hoặc  tập  hoặc  tán.  Con  cũng  không  nắm  được 

mười lực của Phật  cho đến mười tám pháp không chung hoặc tập  hoặc 

tán. 

Bạch  Thế  Tôn!  Con  nếu  không  nắm  được  sáu  Ba  la  mật  cho  đến  mười 

tám pháp không chung hoặc tập hoặc tán, thời làm sao để lập danh tự gọi 

là Bồ tát? Bạch Thế Tôn! Danh tự ấy chẳng trụ cũng chẳng phải chẳng trụ, 

vì cớ sao? Vì danh tự ấy không có gì. Thế nên danh tự ấy chẳng trụ cũng 

chẳng phải chẳng trụ. 

Bạch Thế Tôn! Con không nắm được năm uẩn như mộng hoặc tập hoặc 

tán; con không nắm  được năm uẩn như  tiếng  vang,  như bóng, như ráng 

nắng, như huyễn hóa hoặc tập hoặc tán, cũng nói như trên. 

Bạch Thế Tôn! Con không nắm được xa lìa hoặc tập hoặc tán; con không 

nắm  được  tịch  diệt,  bất  sinh  bất  diệt,  không  hiển  thị,  không  nhơ  không 

sạch  hoặc  tập  hoặc  tán.  Bạch  Thế  Tôn!  Con  không  nắm  được  như  như, 

pháp tánh, thật tế, pháp tướng, pháp  vị  hoặc tập  hoặc tán, cũng nói như 

trên. 

Con không nắm được pháp lành, pháp chẳng lành, hoặc tập hoặc tán; con 

không  nắm  được  pháp  hữu  vi  vô  vi,  pháp  hữu  lậu  vô  lậu  hoặc  tập  hoặc 

tán; pháp quá khứ, vị lai, hiện tại hoặc tập hoặc tán; pháp chẳng quá khứ, 

chẳng  vị  lai,  chẳng  hiện  tại  hoặc  tập  hoặc  tán.  Những  gì  là  pháp  chẳng 

quá khứ, chẳng vị lai, chẳng hiện tại? Ðó là pháp vô vi. 

Bạch Thế Tôn! Con cũng không nắm được pháp vô vi hoặc tập hoặc tán. 

Bạch Thế Tôn! Con cũng không nắm được Phật hoặc tập hoặc tán. Bạch 

Thế Tôn! Con cũng không nắm được thế giới chư Phật như hằng hà sa ở 

mười phương và Bồ tát,Thanh văn Tăng hoặc tập hoặc tán. 

Bạch  Thế  Tôn!  Nếu  con  không  nắm  được  chư  Phật  hoặc  tập  hoặc  tán, 

thời làm sao dạy Bát nhã ba la mật cho Bồ tát ma ha tát? 

Bạch Thế Tôn! Danh tự Bồ tát ấy chẳng trụ, cũng chẳng phải chẳng trụ, vì 

cớ  sao?  Vì  danh  tự  ấy  không  có  gì.  Thế  nên  danh  tự  ấy  chẳng  trụ  cũng 

chẳng phải chẳng trụ. 

Bạch Thế Tôn! Con không nắm được thật tướng các pháp hoặc tập hoặc 

tán, thời làm sao lập danh tự Bồ tát để gọi đó là Bồ tát! 

Bạch  Thế  Tôn!  Danh  tự  các  pháp  thật  tướng  ấy  chẳng  trụ,  cũng  chẳng 

phải chẳng trụ, vì cớ sao? Vì danh tự ấy kông có gì. Thế nên danh tự ấy 

chẳng trụ cũng chẳng phải chẳng trụ. 

Luận. Hỏi: Trong phẩm trước đã nói không thấy Bồ tát, Bát nhã ba la mật, 

hết thảy các pháp không trong không ngoài, không  ở giữa v. v... sao nay 

còn nói lại? 

Ðáp: Có bốn thứ ái là dục ái, hữu ái, phi hữu ái, pháp ái. Dục ái dễ thấy, 

lỗi nó là bất tịnh v. v... ; hữu ái, không bất tịnh v. v... tế tiểu khó khiển trừ. 

Phi hữu ái, phá hữu, vì phá hữu nên in tuồng trí tuệ, khó khiển trừ. Pháp 

ái, ái trước các đạo thiện pháp lợi ích. Trong pháp ái, tội lỗi khó thấy, nên 

nói lại; ví như cây cỏ nhỏ, gia công ít dễ trừ, còn cây lớn, gia công nặng 

khó trừ. 

Lại nữa, pháp trên và pháp đây có đồng có khác, trên kia nói không thấy 

danh tự Bồ tát, ở đây nói không biết không nắm được danh tự Bồ tát. Vì 

không  biết  không  nắm  được  nên  không  thấy,  chẳng  phải  vì  lực  trí  tuệ  ít 

nên không thấy. 

Hỏi:  Khi  tập  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  là  có  Bồ  tát  chăng?  Sao  nay  nói 

không thấy Bồ tát tập hành Bát nhã ba la mật? 

Ðáp: Từ vô thỉ lại, chúng sinh vốn không thể có được, chứ chẳng phải vì 

tập  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  nên  không  thể  có  được.  Chỉ  vì  điên  đảo  hư 

dối, người phàm phu chạy theo giả danh cho là có. Nay tập hành Bát nhã 

ba  la  mật  diệt  điên  đảo  hư  dối,  rõ  nó  là  không,  chẳng  phải  vốn  có  nay 

không; vốn có nay không thời rơi vào đoạn diệt. 

Lại nữa, Tu bồ đề tâm hối hận, sợ phá giới vọng ngữ, vì cớ sao? Vì trong 

Phật pháp hết thảy pháp quyết định là vô ngã, mà ta nói có Bồ tát để nói 

Bát  nhã  ba  la  mật  cho  họ,  thời  bị  đọa  vào  tội  vọng  ngữ,  thế  nên  tâm  hối 

hận. 

Lại nữa, có  nhân duyên làm cho tâm hối hận, hết thảy pháp  vì là  không, 

không thể có được nên đều không, vì cớ sao? Vì không tập không tán. Ví 

như mắt và sắc làm nhân duyên sinh nhãn thức, ba sự hòa hợp (Ba sự là 

mắt, sắc, nhãn, thức ND) nên sinh nhãn xúc, trong nhân duyên nhãn xúc 

liền  sinh  các  tâm  số  pháp  thọ,  tưởng,  tư  v.v...  Trong  đây,  vì  tà  kiến  ức 

niệm nên sinh ra các phiền não tội nghiệp, vì chánh ức niệm nên sinh ra 

các thiện pháp. Do nghiệp thiện ác mà thọ quả báo trong sáu đường. Từ 

nơi thân này lại gây ra nghiệp thiện ác, như vậy triển chuyển vô cùng, ấy 

gọi là Tập. Các căn tai, mũi v.v... cũng như vậy. 

Tán, là nhãn thức v.v... niệm niệm diệt, vì các nhân duyên ly tán. Các pháp 

nhãn  thức  v.v...  khi  sinh  không  từ  đâu  lại,  chẳng  phải  như  hạt  lúa  trên 

ruộng vận chuyển tụ tập; còn khi diệt không đi đâu, chẳng phải như phân 

tán  lúa  cho  dân;  ấy  gọi  là  lược  nói  tướng  tập  tán  của  các  pháp;  khi  sinh 

không từ đâu đến, khi diệt không đi về đâu, các pháp đều như huyễn hóa, 

chỉ đối hoặc con mắt. 

Hỏi:  Nếu  như  vậy,  đã  có  tướng  tập  tán,  cớ  sao  Tu  bồ  đề  nói  không  biết 

không nắm được? 

Ðáp: Vì không từ đâu đến nên tướng tụ tập không thể có được; vì không 

đi về đâu nên tướng phân tán không thể có được. 

Lại nữa, sinh  không  có, nên tướng  tu tập không thể có được;  diệt không 

có, nên tướng phân tán không thể có được; vì rốt ráo không, nên tướng tu 

tập không thể có được; vì nghiệp nhân duyên không mất nên tướng phân 

tán không thể có được. 

Lại  nữa,  quán  lý  thế  gian  biến  diệt  nên  tướng  tụ  tập  không  thể  có  được, 

quán  lý  thế  gian  tụ  tập  nên  tướng  phân  tán  không  thể  có  được.  Có  các 

nghĩa như vậy, nên biết tướng tụ tập phân tán không thể có được, làm sao 

lập danh tự là Bồ tát? Nếu gượng nói có danh ấy, thì danh ấy cũng không 

trụ, cũng chẳng phải không trụ. 

Hỏi: Danh tự ấy cớ sao không trụ? 

Ðáp: Danh tự trụ ở trong pháp, vì pháp không, nên danh tự không có chỗ 

trụ, như xe do bánh xe, vành xe, cái tay hoa xe, cái bầu xe, hòa hợp nên 

có tên xe; nếu sự hòa hợp ấy phân tán thời mất tên xe. Tên xe ấy chẳng 

phải ở trong bánh xe v.v... cũng chẳng phải ở trong chỗ lìa bánh xe v.v... 

Danh tự xe, tìm trong một, khác đều không thể có được, vì mất trong danh 

tự xe, danh tự không có chỗ trụ. Khi nhân duyên phân tán còn không có, 

huống gì khi nhân duyên diệt? Chúng sinh cũng như vậy, do năm uẩn sắc, 

thọ  v.v...  hòa  hợp,  nên  có  danh  tự  chúng  sinh,  nếu  năm  uẩn  ly  tán,  thời 

danh  tự  không  có  chỗ  trụ;  khi  năm  uẩn  ly  tán  còn  không  có,  huống  gì 

không có năm uẩn? 

Hỏi: Nếu khi phân tán, danh tự không thể có được, còn khi đang hòa hợp 

chưa phân tán thời có danh tự, cớ sao nói không thể có được? 

Ðáp: Bồ tát ấy danh tự chỉ có một, mà năm uẩn thời có năm, một không 

làm thành năm, năm không làm thành một; nếu năm làm một, không thể 

được;  như  năm  con  vật  không  được  dùng  làm  một  con,  hoặc  một  làm 

năm, không thể được, như một con vật không được dùng làm năm con. Vì 

vậy một danh tự Bồ tát không được trụ trong năm uẩn. Chẳng phải không 

trụ là nếu không có danh tự, theo nhân duyên hòa hợp, thời ngôn ngữ, sự 

việc  thế  tục  đều  tiêu  mất.  Thế  để  không  có  nên  đệ  nhất  nghĩa  để  cũng 

không có; hai để không có nên các pháp rối loạn. 

Lại  nữa,  nếu  trong  nhân  duyên  có  danh  tự  thời  như  nói  lửa  ắt  bị  cháy 

miệng, nói có ắt bị lấp bít miệng. Nếu danh tự không ở trong pháp thời nói 

lửa không nên sinh ý tưởng về lửa, tìm lửa cũng có thể được nước. Từ xa 

xưa lại đây, chung nhau truyền danh tự nên danh tự mà biết đến việc. Do 

vậy nên nói nghĩa của danh tự chẳng phải trụ chẳng phải không trụ. 

Lại nữa, trong đây Tu bồ đề tự nói nhân duyên: Vì không có gì nên danh 

tự chẳng phải trụ chẳng phải không trụ. Giống như danh tự Bồ tát, danh tự 

các pháp năm uẩn, mười hai nhập, mười tám giới cũng như vậy. 

Hỏi: Như trước đã nói các pháp năm uẩn hoặc tập hoăc tán đều không có 

được, nay cớ sao còn nói năm uẩn? 

Ðáp:  Ở  trên  nói  ngay  năm  uẩn,  nay  muốn  nói  năm  uẩn  như  mộng,  như 

huyễn. 

Lại  nữa,  có  người  nói  năm  uẩn  của  người  phàm  phu  hư  dối  không  thật, 

như mộng, còn năm uẩn của thánh nhân chẳng phài hư dối, vì vậy nên Tu 

bồ đề nói như mộng như huyễn, đều đồng chẳng trụ. 

Hỏi: Trong mười thí dụ (xem chương Mười dụ thứ 11) cớ sao đây chỉ nói 

đến năm việc? 

Ðáp:  Nếu  nói  mười  việc  thì  không  có  trong  hiện  tại,  chỉ  theo  tâm  chúng 

sinh  nói  năm  dụ  đủ  biện  biệt  năm  việc,  nên  không  nói  hết.  Hoặc  vì  năm 

uẩn nên nói năm dụ, các pháp khác cũng như vậy. 

Lìa có hai: 1. Thân lìa. 2. Tâm lìa. Thân lìa là bỏ thế sự ân ái gia đình, ở 

chỗ nhàn tịnh; tâm lìa là xa lìa hết các kiết sử. 

Lại  Lìa  có  hai  thứ:  1.  Các  pháp  lìa  danh  tự.  2.  Các  pháp  mỗi  mỗi  lìa  tư 

tưởng. Trong đây cốt nói hai thứ lìa sau, vì cớ sao? Vì trong đây cốt phá 

danh tự, còn chỗ khác nói lìa tự tướng. Trong pháp Tiểu thừa phần nhiều 

nói hai thứ lìa trước ( thân lìa, tâm lìa). 

Tịch  diệt cũng  có  hai:  1.  Thuần  tướng  lành  tịch  diệt  ác  sự.  2.  Như  tuớng 

Niết bàn tịch diệt. Quán các pháp thế gian cũng như vậy, trong đây chỉ nói 

thứ tịch diệt sau. 

Bất sinh cũng có hai: 1. Pháp vị lai và vô vi. 2. Hết thảy pháp thật tướng vô 

sinh. Vì tướng sinh không thể có được nên trong đây chỉ nói thứ bất sinh 

sau. 

Bất diệt có ba: 1. Trí duyên diệt (trạch diệt). 2. Phi trí duyên diệt (phi trạch 

diệt). 3. Vô thường  diệt. Trong đây cốt  nói  vô thường diệt;  vì trái  với đây 

nên gọi là bất diệt. 

Bất thị là hết thảy các quán diệt, đường ngôn ngữ dứt, không có pháp có 

thể  chỉ  bày,  pháp  ấy  tưởng  như  vậy,  hoặc  có  hoặc  không,  hoặc  thường 

hoặc  vô  thường,  chẳng  nhơ  chẳng  sạch.  Nghĩa  là  như  như,  pháp  tánh, 

thật tế, pháp tướng, pháp vị, như trước đã nói. 

Hỏi: Năm uẩn có tập có tán, trái với đây nên nói không tập không tán; còn 

như như, pháp tánh, thật tế v.v... không trái nhau, cớ sao không tập không 

tán? 

Ðáp: Hành giả được như như, pháp tánh v.v... nên gọi là tập, vì mất nên 

gọi là tán. Như như không tuy không tập không tán, khoét vách cửa gọi là 

tập, lấp bít lại gọi là tán. Các nghĩa thiện, bất thiện cho đến mười phương 

hằng hà sa chư Phật, như trước đã nói. 

Các pháp ấy và danh tự Phật không chỗ nương dựa, cho nên đều không, 

chẳng trụ chẳng phải không trụ. 

Kinh: Bạch Thế Tôn! Các pháp do nhân duyên hòa hợp, giả danh bày đặt 

gọi là Bồ tát. Danh tự ấy,không thể nói nó ở trong năm uẩn; không thể nói 

ở  trong  mười  hai  nhập,  mười  tám  giới,  cho  đến  mười  tám  pháp  không 

chung,  cũng  không  thể  nói  nó  ở  trong  pháp  hòa  hợp.  Bạch  Thế  Tôn!  Ví 

như  mộng,  không  thể  nói  nó  ở  trong  các  pháp;  tiếng  vang,  bóng,  ráng 

nắng, huyễn hóa, cũng không thể nói nó ở trong các pháp; ví như danh tự 

hư không, không thể nói nó ở trong pháp nào (Kinh Ðại Bát nhã ghi: Vô xứ 

khả thuyết - không thể nói nó ở chỗ nào – ND) Bạch Thế Tôn! Như danh 

tự đất, nước, lửa, gíó cũng không thể nói ở trong pháp nào; danh tự giới, 

Tam muội, trí tuệ, giải thoát, giải thoát tri kiến cũng không thể nói ở trong 

pháp nào; như danh tự Tu đà hoàn, cho đến danh tự  A la hán, Bích  chi 

Phật,  cũng  không  thể  nói  ở  trong  pháp  nào,  như  danh  tự  Phật,  danh  tự 

Pháp cũng không thể nói ở trong pháp nào; như danh tự hoặc thiện hoặc 

bất thiện, hoặc thường hoặc vô thường, 

hoặc khổ hoặc vui, hoặc ngã hoặc vô ngã, hoặc tịch diệt hoặc lìa, hoặc có 

hoặc không, không thể nói ở trong pháp nào. 

Bạch Thế Tôn! Con vì nghĩa ấy nên tâm hối hận ( nếu con nói Bát nhã ba 

la  mật  đa  cho  các  Bồ  tát  –  ND).Hết  thảy  các  pháp  tướng  tập,  tướng  tán 

không thể có được, làm sao vì Bồ tát lập danh tự gọi là Bồ tát? 

Bạch Thế Tôn! Danh tự ấy không trụ chẳng phải không trụ, vì cớ sao? Vì 

danh tự không có gì. Vì vậy danh tự ấy không trụ cũng chẳng phải không 

trụ. 

Bạch  Thế  Tôn!  Nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát  nghe  nói  Bát  nhã  ba  la  mật  tướng 

như vậy, nghĩa như vậy mà tâm không chìm đắm, không hối, không kinh, 

không  hãi,  không  sợ,  nên  biết  Bồ  tát  ấy  chắc  chắn  trụ  tánh  bất  thối 

chuyển, vì trụ không trụ pháp. 

Luận:  Môn  không  trụ  cũng  chẳng  phải  không  trụ  trước  đây  dùng  để  phá 

danh  tự  Bồ  tát  và  các  pháp,  nay  dùng  môn  khác  để  phá  danh  tự  Bồ  tát, 

không có pháp gì có thể gọi là Bồ tát, vì cớ sao? Vì Bồ tát chẳng phải là 

năm uẩn, năm uẩn chẳng phải là Bồ tát; trong năm uẩn không có Bồ tát, 

trong Bồ tát không có năm uẩn; năm uẩn không thuộc Bồ tát, Bồ tát không 

thuộc năm uẩn; lìa năm uẩn không có Bồ tát, lìa Bồ tát không có năm uẩn. 

Như vậy danh tự Bồ tát không thể có được, nên biết nó là không, cho đến 

mười tám pháp không chung cũng như vậy; thí như việc trông thấy trong 

mộng, đều là hư dối không thể nói. Trong mộng ấy không có tướng pháp 

nhất định gọi là năm uẩn, mười hai nhập, mười tám giới, chỉ có tâm cuồng. 

Bóng, tiếng vang, ráng nắng, huyễn hóa cũng như vậy, chỉ dối gạt tai mắt; 

như hư không, không thể nói ở trong các pháp, vì vô tướng. Vì hư không 

trái với sắc, nên không được nói là sắc, chỗ sắc tiêu hết cũng chẳng phải 

hư không, vì không có pháp riêng biệt. Nếu bảo chỗ thân ra vào là tướng 

hư  không,  việc  ấy  không  đúng.  Ðó  là  thân  nghiệp  chẳng  phải  tướng  hư 

không, nếu không có tướng thời không có pháp. Vì vậy, hư không chỉ có 

danh tự. Danh tự Bồ tát cũng như vậy. 

Hỏi: Như mộng, hư không v.v... có thể chỉ có danh tự; làm sao đất, nước, 

lửa, gió thật pháp mà cũng chỉ có danh tự? 

Ðáp: Người vô trí cho các vật đất v.v... là thật, thánh nhân bằng tuệ nhãn 

xem  thấy  toàn  là  hư  dối.  Thí  như  trẻ  con  thất  tượng  trong  gương  cho  là 

thật,  vui  mừng  muốn  lấy,  người  lớn  xem  đó  chỉ  là  dối  hoặc  mắt  người. 

Những ngưới phàm phu thấy vi trần hòa hợp thành đất, cho là đất thật, ai 

có mắt trời phân tán đất ấy,chỉ thấy  vi trần, còn dùng tuệ nhãn phân biệt 

phá tan thì đất ấy hoàn toàn không thể có được. 

Lại  nữa,  trong  phẩm  đầu  của  Luận,dùng  các  phá  thân  tướng,  như  thân 

phá, đất cũng phá. 

Lại nữa, nếu đất là thật, tại sao khi quán hết thảy lửa thì đều là lửa? Hoặc 

cho thiền định quán là thật, còn Phật nói hết thảy pháp Không là hư vọng, 

nhưng việc ấy không đúng; nước, lửa, gió cũng như vậy. Như bổn đại hợp 

làm thân, vốn còn như vậy, huống gì các nghiệp do thân làm như giữ giới 

v.v...  mà  chẳng  không?  Như  giữ  giới  là  thô  nghiệp  còn  không,  huống  gì 

thiền định, trí tuệ, giải thoát, giải thoát tri kiến v.v... mà chẳng không? Nếu 

năm pháp uẩn giới, định v.v... còn không, huống gì các Thánh đạo quả do 

giữ giới, thiền định v.v... làm nhân duyên để chứng đắc mà chẳng không? 

Nếu  Thánh  đạo  quả  còn  không,  huống  gì  người  chứng  Tu  đà  hoàn  cho 

đến Phật mà chẳng không? Vì vậy, danh tự Bồ tát tuy là thiện pháp, cho 

đến xuất ra từ trong pháp có, không, không gọi là thiện, cho đến không gọi 

là có, không, vì tập và tán không thể có được. 

Tu bồ đề đã biết tướng không như vậy, làm sao gọi là Bồ tát, để nói Bát 

nhã ba la mật cho Bồ tát? Nếu Bồ tát nghe như vậy, không sợ, không hãi, 

thời trụ trong tánh bất thối chuyển, vì như pháp bất trụ mà trụ vậy. 

Tánh  bất  thối  chuyển  là  Bồ  tát  ấy  chưa  được  vô  sinh  pháp  nhẫn,  chưa 

được chư Phật thọ ký, chỉ nhờ sức phước đức trí tuệ, có thể tin vui các 

pháp  rốt  ráo  không,  ấy  gọi  là  trụ  trong  tánh  bất  thối  chuyển,  vì  được  khi 

phần  bất  thối  chuyển,  như  trẻ  con  sinh  trong  dòng  họ  quý,  tuy  chưa  làm 

nên việc, mà do dòng họ quý làm quý. 

Kinh: Lại nữa, bạch Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật, 

không  nên  trụ  nơi  sắc,  không  nên  trụ  nơi  thọ,  tưởng,  hành,  thức.  Không 

nên trụ nơi mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý; không nên trụ nơi nhãn xúc cho đến 

không nên trụ nơi ý xúc; không nên trụ nơi thọ do nhãn và xúc làm nhân 

duyên  sinh,  cho  đến  không  nên  trụ  nơi  thọ  do  ý  và  xúc  làm  nhân  duyên 

sinh;  không  nên  trụ  nơi  địa  chủng,  thủy,  hỏa,  phong,  không,  thức  chủng; 

không nên trụ nơi vô sinh cho đến lão tử, vì cớ sao? Bạch Thế Tôn! Sắc, 

sắc  tướng  không,  thọ,  tưởng,  hành,  thức,  thức  tướng  không.  Bạch  Thế 

Tôn! Sắc không, không gọi là sắc, lìa không cũng không gọi là sắc; sắc tức 

là không, không tức là sắc; thọ, tưởng, hành, thức, thức không, không gọi 

là thức, lìa không cũng không gọi là thức; thức tức là không, không tức là 

thức,  cho  đến  lão  tử,  lão  tử  tướng  không.  Bạch  Thế  Tôn!  Lão  tử  không, 

không  gọi  là  lão  tử,  lìa  không  cũng  không  có  lão  tử;  lão  tử  tức  là  không, 

không tức là lão tử. 

Bạch Thế Tôn! Vì nhân duyên ấy nên Bồ tát  ma ha tát muốn tu hành Bát 

nhã ba la mật, không nên trụ nơi sắc cho đến không nên trụ nơi lão tử. 

Lại nữa, bạch Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã ba la mật, 

không nên trụ nơi bốn niệm xứ, vì cớ sao? Vì bốn niệm xứ, bốn niệm xứ 

tướng không. Bạch Thế Tôn! Bốn niệm xứ không, không gọi là bốn niệm 

xứ,  lìa  không  cũng  không  có  bốn  niệm  xứ,  bốn  niệm  xứ  tức  là  không, 

không tức là bốn niệm xứ; cho đến mười tám pháp không chung cũng như 

vậy. 

Bạch Thế Tôn! Vì nhân duyên ấy nên Bồ tát ma ha tát muốn tập hành Bát 

nhã  ba  la  mật  ,  không  nên  trụ  nơi  bốn  niệm  xứ  cho  đến  mười  tám  pháp 

không chung. 

Lại nữa, bạch Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã ba la mật, 

không nên trụ nơi Thí ba la mật, không nên trụ nơi Giới ba la mật, không 

nơi nên trụ nơi Nhẫn nhục ba la mật, Tinh tấn ba la mật, Thiền ba la mật, 

Bát nhã ba la mật, vì cớ sao? Vì Thí ba la mật, Thí ba la mật tướng không, 

cho  đến   Bát  nhã  ba  la  mật,  Bát  nhã  ba  la  mật  tướng  không.  Bạch  Thế 

Tôn!  Thí  ba  la  mật  không,  không  gọi  là  Thí  ba  la  mật;  lìa  không  cũng 

không có Thí ba la mật; Thí ba la mật tức là không, không tức là Thí ba la 

mật; cho đến Bát nhã ba la mật cũng như vậy. 

Bạch Thế Tôn! Vì nhân duyên ấy nên Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát 

nhã ba la mật, không nên trụ nơi sáu Ba la mật. 

Luận:  Trên  kia  Tu  bồ  đề  do  “  khiêm  nhượng”  mà  nói  Bát  nhã,  tuy  nói 

không nói, song thật đã vì Bồ tát nói Bát nhã ba la mật. Nay Tu bồ đề do 

môn “không trụ”, thẳng vì Bồ tát nói Bát nhã ba la mật. Bát nhã ba la mật 

có các danh tự; Quán, tu, tương ưng, hợp, nhập, tập, trụ v.v... ấy đều gọi 

là tu hành Bát nhã ba la mật, chỉ nói các danh tự, người nghe hoan hỷ. 

Lại  nữa,  hơi  có  sai  biệt  về  danh  tự  tu  hành:  Lắng  nghe,  đọc  tụng,  viết 

chép, chánh ức niệm, thuyết giảng, tư duy, trù lượng, phân biệt, tu tập cho 

đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, chung lại gọi là tu hành. Vì từ tu 

hành mà phân biệt ra: Bắt đầu gọi là quán, như bắt đầu thấy vật; mỗi ngày 

học dần gọi là tập; có thể cùng Bát nhã tương ưng gọi là hiệp; tùy thuận 

Bát  nhã  ba  la  mật  gọi  là  tương  ưng;  thấu  suốt  Bát  nhã  ba  la  mật  gọi  là 

nhập;  phân  biệt  chấp  thủ  tướng  có  việc  ấy  gọi  là  niệm;  thường  tập  hành 

không  dứt  làm  cho  tương  tợ  gọi  là  học;  học  song,  phương  tiện  khéo  léo 

quán sát biết phải, quấy, được, mất, gọi là tư duy; dùng tâm thiền định tu 

hành,  chung  gọi  là  tu;  được  đạo  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  không  mất,  gọi  là 

trụ; trái với trụ là chẳng trụ. 

Hỏi: Trước nói các pháp không, tức là chẳng trụ, sao nay nói không nên 

trụ nơi hết thảy pháp? 

Ðáp: Trước tuy đã nói, song tâm đám trước pháp ái khó khiển trừ nên nay 

nói lại. 

Lại nữa, có Vô tướng Tam muội; vào Tam muội ấy, không chấp thủ tướng 

các pháp  nhưng  không  vào  diệt  định. Trí tuệ Bồ tát không thể nghĩ  bàn, 

tuy  không  chấp  thủ  hết  thảy  pháp  tướng,  nhưng  có  thể  hành  đạo,  như 

chim ở giữa hư không, tuy không chỗ nương tựa mà có thể bay cao. Bồ 

tát cũng như vậy, không trụ nơi các pháp mà có thể hành đạo Bồ tát. 

Hỏi: Tâm người gặp duyên thì khởi, làm sao Bồ tát không trụ nơi hết thảy 

pháp mà không vào diệt định? 

Ðáp: Tu bồ đề tự nói: Sắc, sắc tướng tự không, sắc không là chẳng phải 

sắc,  cũng  chẳng  lìa  không  có  sắc;  sắc  tức  là  không,  không  tức  là  sắc. 

Nghĩa này ở trong phẩm thứ hai đã nói, cho đến không nên trụ nơi sáu Ba 

la mật cũng như vậy, vì không cho nên không chỗ trụ. 

Kinh: Lại nữa, bạch Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã ba la 

mật, không  nên trụ  nơi  văn  tự,  không nên trụ  nơi  môn một  chữ, môn hai 

chữ, các môn chữ như vậy, vì cớ sao? Vì các chữ, các chữ tướng không, 

như trên đã nói. 

Lại nữa, bạch Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật, không 

nên trụ nơi các thần thông, vì cớ sao? Vì các thần thông, các thần thông 

tướng không; thần thông không, không gọi là thần thông, lìa không cũng 

không có thần thông; thần thông tức là không, không tức là thần thông. 

Bạch Thế Tôn! Vì nhân duyên ấy, Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã 

ba la mật, không nên trụ nơi các thần thông. 

Luận:  Có  hai  hạng  Bồ  tát:  1.  Tập  thiền  định.  2.  Học  tụng.  Ngồi  thiền  thì 

sinh thần thông, học tụng thời khởi tâm phân biệt văn tự. 

Môn một chữ là một chữ một lời, như đất gọi là Phù. 

Môn hai chữ là hai chữ một lời, như nước gọi là Xà lam. 

Danh tự ba chữ như nước gọi là Ba ni lam. Như vậy các tự môn. 

Lại nữa, Bồ tát nghe một chữ, tức vào trong thật tướng hết thảy pháp, như 

nghe chữ “A” tức biết các pháp từ xưa lại đây không sinh. Như vậy v.v... 

như nghe chữ “Ðầu khư” biết hết thảy pháp sinh tướng khổ, tức thời sinh 

tâm đại bi; như nghe chữ “ A ni tra” biết hết thảy pháp tướng vô thường, 

tức thời vào đạo Thánh hạnh. Ngoài ra như trong văn tự Ðà la ni nói rộng. 

Nghĩa  thần  thông,  trước  đã  nói.  Hai  việc  ấy  rốt  ráo  không,  nên  Bồ  tát 

không trụ nơi đó. 

Kinh: Lại nữa, bạch Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã ba la 

mật,  sắc  là  vô  thường  không  nên  trụ,  thọ  tưởng  hành  thức  là  vô  thường 

không  nên  trụ,  vì  cớ  sao?  Vì  vô  thường,  vô  thường  tướng  không.  Bạch 

Thế Tôn! Vô thường không, không gọi là vô thường, lìa không cũng không 

có vô thường; vô thường tức là không, không tức là vô thường. 

Bạch Thế Tôn! Vì nhân duyên ấy, Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã 

ba  la  mật,  sắc  là  vô  thường,  không  nên  trụ,  thọ  tưởng  hành  thức  là  vô 

thường không nên trụ; sắc là khổ không nên trụ, thọ tưởng hành thức là 

khổ không nên trụ; sắc là vô ngã không nên trụ, thọ, tưởng, hành, thức là 

vô ngã không nên trụ; sắc là không, không nên trụ, thọ, tưởng, hành, thức 

là không, không nên trụ; sắc là tịch diệt không nên trụ, thọ, tưởng, hành, 

thức là tịch diệt không nên trụ; sắc là lìa không nên trụ, thọ, tưởng, hành, 

thức là lìa không nên trụ; như trên nói. 

Lại nữa, bạch Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã ba la mật 

không  nên  trụ  nơi  như  như,  vì  sao?  Vì  như  như,  tướng  như  như  không. 

Bạch  Thế  Tôn!  Tướng  như  như  không,  không  gọi  là  như  như,  lìa  không 

cũng không có như như; như như tức là không, không tức là như như. 

Bạch  Thế  Tôn!  Bồ  tát  ma  ha  tát  muốn  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  không 

nên trụ nơi pháp tánh, pháp tướng, pháp vị, thật tế, vì sao? Vì thật tế, thật 

tế không. Bạch Thế Tôn! Thật tế không không gọi là thật tế, lìa không cũng 

không có thật tế; thật tế tức là không, không tức là thật tế. 

Lại nữa, bạch Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã ba la mật, 

không nên trụ nơi hết thảy môn Ðà la ni, không nên trụ nơi hết thảy môn 

Tam muội, vì sao? Vì môn Ðà la ni, môn Ðà la ni tướng không; môn Tam 

muội, môn Tam muội tướng không. Bạch Thế Tôn! Môn Ðà la ni, môn Tam 

muội  không,  không  gọi  là  môn  Ðà  la  ni,  môn  Tam  muội;  lìa  không  cũng 

không có môn Ðà la ni, môn Tam muội; môn Ðà la ni, môn Tam muội tức 

là không, không tức là môn Ðà la ni, môn Tam muội. 

Bạch Thế Tôn! Vì nhân duyên ấy nên Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát 

nhã  ba  la  mật,  không  nên  trụ  nơi  Như  như  cho  đến  môn  Ðà  la  ni,  môn 

Tam muội. 

Bạch Thế Tôn! Như Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã ba la mật, vì 

không phương tiện, đem tâm tôi, ta, mà trụ nơi sắc, Bồ tát ấy gia hạnh đối 

với  sắc,  đem  tâm  tôi,  ta  mà  trụ  nơi  thọ  tưởng  hành  thức,  Bồ  tát  ấy  gia 

hạnh đối  với thức. Nếu Bồ tát gia hạnh là không nhiếp thọ Bát nhã ba la 

mật, cũng không đầy đủ Bát nhã ba la mật, vì không đầy đủ Bát nhã ba la 

mật nên không thể thành tựu Tát bà nhã được 

Bạch Thế Tôn! Như Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã ba la mật, vì 

không phương tiện, đem tâm tôi, ta trụ nơi mười hai nhập cho đến môn Ðà 

la  ni,  Tam  muội,  Bồ  tát  ấy  gia  hạnh  đối  với  mười  hai  nhập  cho  đến  gia 

hạnh đối với môn Ðà la ni, Tam muội. Nếu Bồ tát gia hạnh là không mhiếp 

thọ Bát nhã ba la mật, cũng không đầy đủ Bát nhã ba la mật. Vì không đầy 

đủ Bát nhã ba la mật nên không thể thành tựu Tát bà nhã được,vì sao? Vì 

sắc  là  không  nhiếp  thọ,  thọ  tưởng  hành  thức  là  không  nhiếp  thọ.  Sắc 

không nhiếp thọ thời chẳng phải sắc, thọ tưởng hành thức không nhiếp thọ 

thời chẳng phải thức, vì tánh không vậy. 

Mười  hai  nhập  là  không  nhiếp  thọ,  cho  đến  môn  Ðà  la  ni,  Tam  muội  là 

không nhiếp thọ, mười hai nhập không nhiếp thọ thời chẳng phải mười hai 

nhập; cho đến môn Ðà la ni, Tam muội không nhiếp thọ, thời chẳng phải 

môn Ðà la ni, Tam muội, vì tánh không vậy. 

Bát nhã ba la mật, cũng không nhiếp thọ, Bát nhã ba la mật không nhiếp 

thọ thời chẳng phải Bát nhã ba la mật, vì tánh không vậy. 

Như vậy, Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã ba la mật nên quán các 

pháp tánh không. Khi quán như vậy tâm không chỗ duyên, ấy gọi là Bồ tát 

ma ha tát Tam muội không nhiếp thọ, vi diệu thù thắng, có tác dụng rộng 

lớn  vô  ngại,  không  chung  với  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật.  Tuệ  Tát  bà  nhã 

(Nhất  thiết  trí  trí)  ấy  cũng  không  nhiếp  thọ;  vì  trong  không  ngoài  không, 

trong ngoài không, không không, đại không, đệ nhất nghĩa không, hữu vi 

không, vô vi không, tất cảnh không, vô thỉ không, tán không, tánh không, 

tự tướng không, các pháp không, bất khả đắc không, vô pháp không, hữu 

pháp không,  vô pháp hữu  pháp không  vậy,  vì cớ sao?  Vì Tát bà nhã  ấy, 

không thể lấy tướng tu được, vì lấy tướng tu hành có cấu uế (phiền não). 

Thế nào là tướng cấu uế? Tướng sắc cho đến tướng môn Ðà la ni, môn 

Tam muội, ấy gọi là tướng cấu uế. 

Luận: Các Thánh hạnh quán vô thường, như như, pháp tánh, thật tế, môn 

Ðà la ni, Tam muội, như trước đã nói. 

Hỏi: Trong pháp cấu uế không nên trụ, vì tội lỗi, còn trong pháp thiện, vô 

ký, cớ sao không nên trụ? 

Ðáp:  Nó  tuy  chẳng  phải  tội,  mà  làm  nhân  duyên  sinh  tội,  như  Phật  nói 

trong đậy: Có Bồ tát đem tâm tôi, ta tu hành Bát nhã ba la mật, trụ trước 

nơi sắc, vì sinh sắc nên tạo tác các nghiệp; trụ trước nơi thọ, tưởng, hành, 

thức cùng như vậy. Vì sinh khởi năm uẩn nên tu hành, ấy là không nhiếp 

thủ Bát nhã ba la mật. Người ấy tuy nói ta tu hành Bát nhã ba la mật, ấy là 

cách tu hành thế gian, không đầy đủ Bát nhã ba la mật, không thể đạt đến 

Nhất thiết trí trí. Cho đến môn Ðà la ni, Tam muội cũng như vậy. 

Trong đây Tu bồ đề tự nói nhân duyên không trụ, đó là sắc không nhiếp 

thọ,  nếu  sắc  không  nhiếp  thọ  thời  chẳng  phải  sắc,  vì  tánh  thường  không 

vậy. 

Hỏi: Sắc ấy  vì  có tội lỗi  vô thường, khổ, không,  vô ngã nên  không  nhiếp 

thọ;  thí  như  cục  vàng  cháy  nóng,  tuy  vàng  có  thể  tham,  nhưng  vì  nóng 

không thể lấy, còn đây có lỗi gì, mà cưỡng phá năm uẩn? 

Ðáp: Có hai  thứ đắm trước: 1. Dục trước. 2. Kiến trước.  Có người quán 

vô  thường,  khổ,  phá  dục  trước  mà  được  giải  thoát;  hoặc  có  người  tuy 

quán  vô  thường  v.v...  mà  còn  đắm  trước  pháp,  sinh  vọng  kiến.  Vì  hạng 

người ấy phân biệt sắc tướng không, như vậy thời xa lìa kiến trước; cho 

đến môn Ðà la ni, Tam muội cũng vậy. 

Hỏi:  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật,  không  nhiếp  thọ  hết  thảy  pháp  nên  lậu 

hoặc  dứt  hết,  cớ  sao  trong  đây  nói  Tam  muội  không  nhiếp  thọ  không 

chung với Nhị thừa? 

Ðáp: Nhị thừa tuy có Tam muội không nhiếp thọ, song không có tác dụng 

rộng lớn, lanh lợi, không sâu cũng không kiên cố. 

Lại nữa, Thanh văn,Bích chi Phật khi lậu hoặc hết, mới được không nhiếp 

thọ các pháp, còn Bồ tát tu lâu xa đã biết các pháp không nhiếp thọ, tất cả 

đều như Vô dư Niết bàn rốt ráo không, vì vậy nên nói không chung với nhị 

thừa. 

Lại nữa, Nhị thừa còn có tạp khí, có ngại có chướng nên tuy có Tam muội 

không  nhiếp  thọ,  nhưng  không  thanh  tịnh,  như  Ðại  Ca  diếp  nghe  Bồ  ta 

đánh nhạc, không thể tự an  trên chỗ ngồi. Các Bồ tát hỏi: Ngài có hạnh 

đầu đà đệ nhất, tại sao vẫn lay động như múa? Ca diếp đáp: Tôi đối với 

năm dục ở cõi trời cõi người lìa hẳn không lay động, còn đây là sức biến 

hóa  do  nghiệp  phước  đức  của  Bồ  tát,  tôi  chưa  thể  nhẫn  được.  Như  núi 

chúa Tu di, bốn phía gío nổi, đều kham chịu nổi, nếu gặp gió Tùy lam thổi 

đến thời không thể yên. Tạp khí của Thanh văn, Bích chi Phật, đối với Bồ 

tát thì đó là phiền não. 

Lại nữa, Tam muội không nhiếp thọ ấy, chỉ có Phật biết khắp. Bồ tát vì cầu 

Phật đạo nên tuy không thể biết khắp mà vẫn hơn Nhhị thừa, vì vậy nên 

nói không chung với Nhị thừa. Vì người quý trọng Tam muội không nhiếp 

thọ ấy mà sinh tâm đắm trước, nên Tu bồ đề nói: Không chỉ Tam muội ấy 

không nhiếp thọ, mà sắc cho đến nhất thiết chủng trí đều không nhiếp thọ, 

mà sắc cho đến nhất thiết chủng trí đều không nhiếp thọ, vì cớ sao? Vì Tu 

bồ đề tự nói nhân duyên: Vì mười tám không nên không nhiếp thọ. 

Hỏi: Cớ sao dùng mười tám không để quán các pháp đều không? 

Ðáp:  Trong  đấy,  Tu  bồ  đề  tự  nói  nhân  duyên:  Vì  chấp  thủ  tướng  đắm 

trước nên sinh các kiết sử. Tướng là các tướng sắc cho đến môn Ðà la ni, 

các  môn  Tam  muội,  đều  là  cội  gốc  phiền  não.  Nếu  trong  Phật  pháp,  thì 

cho đến không có tướng vi tế pháp có thể chấp thủ. 

Kinh: Nếu chấp thủ tướng ấy mà tu đạt được Tát bà nhã thì Tiên ni Phạm 

chí (Thắng quân Phạm chí) không bao giờ sinh lòng tin đối với Nhất thiết 

trí.  Thế  nào  là  tin?  Tin  Bát  nhã  ba  la  mật,  phân  biệt  hiểu  biết,  so  lường, 

suy nghĩ (Nhất thiết trí trí – ND) không bằng vào tướng, không bằng vào 

vô tướng. Như vậy Tiên ni Phạm chí không chấp thủ tướng, ở vào hạng 

tùy tín hành. Do trí tánh không, ngộ nhập thật tướng các pháp, không chấp 

thủ  tướng  sắc,  không  chấp  thủ  tướng  thọ,  tưởng,  hành,  thức,  vì  sao?  Vì 

các pháp tự tướng không vậy, không thể thủ đắc. 

Tiên ni Phạm chí ấy chẳng do nội quán được thấy trí tuệ ấy, chẳng phải do 

ngoại quán được thấy trí tuệ ấy, chẳng phải do nội quán ngoại quán được 

thấy trí tuệ ấy, cũng chẳng phải không có trí quán mà được thấy trí tuệ ấy, 

vì  sao?  Vì  Phạm  chí  ấy  không  thấy  pháp,  người  biết,  pháp  biết,  chỗ  biết 

( Vì Phạm chí không thấy trí Tát bà nhã bị quán, không thấy Bát nhã năng 

 quán, không thấy người quán, không thấy chỗ quán nương dựa và lúc khởi 

 quán  –  ND).  Phạm  chí  ấy  chẳng  phải  nơi  nội  sắc  thấy  trí  tuệ  ấy,  chẳng 

phải  nơi  nội  thọ,  tưởng,  hành,  thức  thấy  trí  tuệ  ấy;  chẳng  phải  nơi  ngoại 

sắc thấy trí tuệ ấy; chẳng phải nơi ngoại thọ, tưởng, hành, thức thấy trí tuệ 

ấy; chẳng phải nơi nội ngoại sắc thấy trí tuệ ấy, chẳng phải nơi nội ngoại 

thọ,  tưởng,  hành,  thức  thấy  trí  tuệ  ấy;  cũng  chẳng  lìa  sắc,  thọ,  tưởng, 

hành, thức thấy trí tuệ ấy, vì nội ngoại đều không vậy. 

Tiên  ni  Phạm  chí  tâm  được  tin  hiểu  Nhất  thiết  trí  nơi  trong  đây.  Vì  vậy 

Phạm chí tin thật tướng các pháp, vì hết thảy pháp không thể có được. Tin 

hiểu  như  vậy,  không  có  pháp  có  thể  chấp  thủ,  vì  các  pháp  vô  tướng, 

không ước niệm vậy. 

Phạm chí ấy đối với các pháp cũng không sở đắc, hoặc lấy hoặc bỏ, vì lấy 

bỏ không thể có được. 

Phạm chí ấy cũng không ức niệm trí tuệ, vì các pháp tướng vô niệm vậy. 

Bạch Thế Tôn! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật như vậy có 

thể từ bờ này đến bờ kia. Bồ tát ấy không chấp thủ sắc, thọ, tưởng, hành, 

thức, không chấp thủ hết thảy pháp, cho đến không chấp thủ các môn Ðà 

la  ni,  Tam  muội.  Vì  không  chấp  thủ  hết  thảy  pháp  nên  Bồ  tát  ấy  cũng 

không chấp thủ Niết bàn; mà vì bổn nguyện tu bốn niệm xứ, cho đến tám 

Thánh  đạo  phần  chưa  đầy  đủ,  và  vì  bổn  nguyện  chứng  mười  lực,  mười 

tám pháp không chung của Phật chưa được thành tựu, vì cớ sao? Vì bốn 

niệm  xứ  ấy  chẳng  phải  bốn  niệm  xứ,  cho  đến  mười  tám  pháp  không 

chung,  chẳng  phải  mười  tám  pháp  không  chung,  vì  các  pháp  ấy  là  phi 

pháp, cũng chẳng phi pháp. Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật 

không chấp thủ tướng sắc cho đến tướng mười tám pháp không chung. 

Luận. Hỏi: Trong đây vì nhân duyên gì mà nói đến Tiên ni Phạm chí? 

Ðáp: Kinh này dùng các nhân duyên nói về pháp không, cho đến không có 

một chút tướng có thể chấp thủ. Lòng người nghi ngờ lấy làm lạ không tin, 

lý ấy khó thấy, vì rốt ráo vô tướng, thế nên Tu bồ đề dẫn chứng trong Tiểu 

thứa  còn  có  nói  pháp  không,  huống  gì  người  tu  hành  pháp  Ðại  thừa  mà 

không tin pháp không. 

Lại  nữa,  như  Bà  la  môn  Sằng  nhã,  giỏi  biết  tướng  người  Nhất  thiết  trí  , 

thấy Bồ tát ăn cháo sữa, mà biết Bồ tát sẽ thành Phật ngày hôm nay. Tiên 

ni là cậu của Bà la môn ấy, tuổi già, trí đức, có tiếng tăm lớn, xuất ra đọc 

rộng hết thảy kinh sách, tu tâm, ngồi thiền, học đạo. Bấy giờ muốn cầu trí 

tuệ nên đi đến nghị luận đường. Ở đây các Phạm chí nói: Sáu thầy ngoại 

đạo  đều  tự  xưng  Nhất  thiết  trí.  Bất  lan  Ca  diếp  (Phú  lan  na  Ca  diếp: 

Ruruna Kasapa) có tiếng tăm lớn, là thầy của đại chúng, đệ tử ông ta chết, 

hoặc lớn hoặc nhỏ đều không nói nơi họ sinh đến, còn đệ tử của năm thầy 

đạo  kia,  chết  hoặc  nhỏ  hoặc  lớn,  đều  có  nói  nơi  sinh  đến  của  họ.  Phật 

cũng là bậc Ðại sư, có tiếng tăm lớn, đệ tử Ngài chết, nhỏ thì nói chỗ họ 

sinh đến, lớn thì không nói chỗ họ sinh đến. Tiên ni nghe vậy rồi, vào lúc 

khác đi đến chỗ Phật, hỏi han xong, ngồi qua một bên, bạch Phật: 

-   Phật cho phép tôi thưa. 

Phật bảo: 

-   Tùy ý ông hỏi. 

Tiên ni nói: 

-   Trước đây có lần tôi đi đến luận nghị đường, cùng các người luận nghị, 

và  đem  điều  xưa  đã  nghe  thuật  đủ  lại  với  Phật,  nói  tiếp:  Lúc  ấy  tôi  suy 

nghĩ, pháp của Phật nói người đệ tử nhỏ chết rồi còn tái sinh, đệ tử lớn 

không tái sinh, lấy gì làm chắc? 

Phật bảo Tiên ni: 

-   Pháp của Ta sâu xa, vi diệu, khó hiểu, các ông đêm dài đắm trước cái 

thấy  khác,  ham  muốn  khác,  giáo  pháp  khác,  đối  với  pháp  của  Ta,  ông 

không thể chóng thấy được! 

Tiên ni Phạm chí bạch Phật rằng: 

-   Tâm con kính Phật, nguyện xin thương xót nói Diệu pháp khiến cho con 

ngay tại chỗ ngồi được mắt sáng, không để đứng dậy suông. 

Phật hỏi Phạm chí: 

-   Ý ông nghĩ sao? Ông thấy sắc ấy là Như khứ chăng? (Tathàgata Trung 

Hoa dịch là Như Lai hay Như khứ - ND). 

-   Thưa không. 

-   Thọ, tưởng, hành, thức là Như khứ (Như lai) chăng? 

-   Thưa không. 

-   Trong sắc là Như khứ chăng? 

-    Thưa không. 

-   Trong thọ, tưởng, hàng, thức là Như khứ chăng? 

-   Thưa không. 

-   Lìa ngoài sắc là Như khứ chăng? 

-   Thưa không. 

-   Lìa ngoài  thọ, tưởng, hành, thức là Như khứ chăng? 

-   Thưa không. 

-   Ông  lại  thấy  không  sắc,  không  thọ,  tưởng,  hành,  thức  là  Như  khứ 

chăng? 

-   Thưa không. 

-   Nếu  ông  theo  các  “phương  tiện  không”  thấy  Như  khứ  thì  có  nên  sinh 

tâm nghi rằng Phật pháp lấy gì làm chắc không? 

-   Thưa không nên. 

Phật bảo Tiên ni: 

-   Nếu đệ tử Ta không hiểu rõ pháp ấy thời Ta nói họ còn tái sinh đời sau, 

vì  ngã  mạn  xưa  nay  còn  dư  tàn.  Nếu  đệ  tử  Ta  hiểu  rõ  nghĩa  ấy,  thì  Ta 

không nói chỗ họ tái sinh, vì ngã mạn xưa nay không còn dư tàn. 

Tiên ni nghe nói như vậy liền đắc đạo. Ðắc đạo rồi đứng dậy khỏi chỗ ngồi 

bạch Phật rằng: Con xin được xuất gia hành đạo. Tức thời râu tóc tự rụng 

bèn  thành  Sa  môn,  không  bao  lâu  chứng  được  A  la  hán,  vì  từ  nơi  Phật 

được mắt sáng không hư dối vậy. 

Kinh này luận nghị,  Tiên ni tin tưởng, là  tin Phật có  thể làm  cho ông đắc 

đạo, ấy gọi là bắt đầu tin. Vậy sau nghe Phật phá tâm chấp ta, tôi, từ xưa 

lại đây, thường tự vô ngã, vô ngã nên các pháp không thuộc về đâu, như 

huyễn như mộng, hư cuồng không thật, không thể thủ lấy được. Ðược tín 

lực ấy rồi, vào thật tướng các pháp, không chấp thủ sắc là Như khứ, cho 

đến thức là Như khứ. 

Hỏi: Cớ sao Phạm chí đều đáp không với Phật? 

Ðáp: Phạm chí vốn lấy tướng chung làm ngã, nay Phật mỗi mỗi hỏi riêng, 

vì vậy nên đều đáp với Phật là không. 

Lại nữa, Phạm chí nghe người ta hai lối nói ngã: Hoặc có người nói năm 

uẩn  tức  là  ngã,  hoặc  có  người  nói  lìa  ngoài  năm  uẩn  riêng  có  ngã.  Nếu 

năm uẩn tức là ngã, thời không có ngã riêng, vì sao? Vì ngã là một, uẩn là 

năm, một không làm năm, năm không làm một. 

Lại nữa, năm uẩn tướng vô thường sinh diệt, nếu năm uẩn là ngã, ngã lý 

đáng cũng  sinh diệt; nếu ngã sinh diệt thời mất tội phước. Năm uẩn ấy từ 

nhân duyên hòa hợp sinh, không tự tại; ngã nếu như  vậy, thời dùng  ngã 

làm gì, vì nó không tự tại vậy. 

Có các sai lầm như thế nên không được nói sắc Như khừ, thọ tưởng hành 

thức Như khứ. 

Lìa ngoài năm uẩn, cũng không nên có ngã, vì vô tướng. Hoặc biết, thấy, 

lãnh thọ v.v... thời đó đều là tướng năm uẩn, chẳng phải tướng ngã; người 

trí làm sao nói lìa ngoài năm uẩn mà có ngã? Vì vậy nên đáp không. 

Nếu  có  người  nói  còn  có  ngã  riêng,  không  có  năm  uẩn,  việc  ấy  không 

đúng, đều là điên đảo phân biệt thấy lầm. 

Có các nhân duyên như vậy nên biết là vô ngã, ngã tức là Như khứ (Như 

Lai).  Các  pháp  cũng  như  vậy,  đều  đồng  Như  khứ,  vì  vô  chủ  nên  pháp 

cũng không thuộc về đâu. 

Lại nữa, Phạm chí suy cầu trí tuệ đắc đạo, theo nơi bốn niệm xứ cầu, đều 

không có định tướng, nghĩa là quán năm uẩn nơi tự thân là nội, quán năm 

uẩn nơi thân người là  ngoại, kia đây gọi  là trong ngoài.  Ba thứ trí tuệ  ấy 

không đắc đạo, không trí tuệ cũng không đắc đạo. 

Lại nữa, nội là sáu nhập bên trong, ngoại là sáu nhập bên ngoài. 

Lại nữa, nội là trí tuệ năng quán, ngoại gọi là chỗ sở quán. Tiên ni biết các 

quán đều có tội lỗi, vì sao? Vì do sức trí tuệ bên trong nên cho các pháp 

bên  ngoài  là  thường,  vô  thường,  có,  không  v.v...  chứ  chẳng  phải  pháp 

ngoài có định tướng. Nếu có định tướng thời không trí dụng. Lại trí tuệ ấy 

từ  ngoại  pháp  làm  nhân  duyên  phát  sinh;  tướng  ngoại  pháp  không  nhất 

định, nên trí tuệ cũng không nhất định. Như cái cân vì vật, vật vì cái cân, 

hai sự tiếp đãi nhau, nếu lìa vật thì không có cân, lìa cân thì không có vật. 

Trí  không  lường  kể  gọi  là  đắc  đạo,  phương  tiện  đắc  gọi  là  được  Thánh 

đạo quả. 

Lại  nữa,  lược  nói  nghĩa  trí  tuệ  thật,  đó  là  không  thấy  nó  năm  uẩn  bên 

trong, không thấy nó nơi năm uẩn bên ngoài, cũng không thấy nó lìa năm 

uẩn, thấy trí tuệ ấy là thật. 

Lấy trí tuệ vô thường quán năm uẩn vô thường, trí tuệ ấy do nhân duyên 

hòa  hợp  mà  có  nên  không  thật.  Chấp  trước  quán  là  tà  kiến,  không  chấp 

trước là đắc đạo, nếu tướng  vô thường là thật, thì  vì  sao  chấp trước  vô 

thường lại không đắc đạo? Vì vậy, nên hết thảy trong ngoài không thấy trí 

tuệ nhất định. Nếu lìa vô thường quán là đắc đạo, thì hết thảy phàm phu 

cũng nên đắc đạo, vì vậy nên nói lìa trí tuệ, ấy cũng không được gì. 

Bấy giờ, Phạm chí lấy trí tuệ đối với hết thảy pháp tâm được xa lìa, đối với 

trí  tuệ  cũng  lại  xa  lìa.  Hết  thảy  tà  kiến  chấp  thủ  tướng  về  ngã  kiến  v.v... 

đều dứt sạch, cũng chẳng từ vô trí đắc. 

Bấy giờ, Phạm chí hoan hỷ, quán tánh tướng vô lượng pháp, Phật thật là 

Ðại sư! 

Không bỏ là vì các pháp đều có sức trợ đạo. 

Không lấy là vì thật tướng các pháp rốt ráo không, không sở đắc. 

Lại nữa, vì các phiền não kiết sử điên đảo hư dối nên không có gì bỏ, chỉ 

biết các pháp tướng như thật, không tướng không  ức niệm;  ấy  gọi là Bồ 

tát ba la mật không lấy không bỏ, gọi là Bát nhã ba la mật, không qua bờ 

này bờ kia. Tướng thế gian tức là tướng Niết bàn, tướng Niết bàn tức là 

tướng  thế  gian,  nhất  tướng  vô  tướng.  Nếu  biết  như  vậy  nên  tịch  diệt,  vì 

chưa đầy đủ các công đức nên không diệt, vì lực bổn nguyện đại từ bi nên 

không diệt. Tuy cầu Phật đạo mà ở nơi pháp ấy cũng không có tướng tốt 

xấu và tướng lấy bỏ. Vì vậy, phi pháp cũng phi phi pháp, ấy gọi là Bồ tát tu 

Bát nhã ba la mật, không chấp thủ hết thảy tướng. 

(Hết cuốn 42 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 42 

Kinh: Lại nữa, bạch Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát muốn tu hành Bát nhã ba la 

mật, nên suy nghĩ như vầy: Thế nào là Bát nhãn ba la mật? Vì sao gọi là 

Bát nhã ba la mật? Bát nhã ba la mật của ai? Nếu Bồ tát ma ha tát tu hành 

Bát nhã ba la mật suy niệm như vầy: Nếu pháp không có gì, không thể có 

được, ấy là Bát nhã ba la mật. 

Bấy giờ, Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Những pháp gì không có gì, không thể 

có được? 

Tu bồ đề nói: Bát nhã ba la mật là pháp không có gì, không thể có được; 

Thiền ba la mật, Tấn ba la mật, Nhẫn ba la mật, Giới ba la mật, Thí ba la 

mật,  pháp  ấy  không  có  gì,  không  thể  có  được,  vì  trong  không,  ngoài 

không, trong ngoài không, không không, đại không, đệ nhất nghĩa không, 

hữu  vi  không,  vô  vi  không,  rốt  ráo  không,  vô  thỉ  không,  tán  không,  tánh 

không,  tự  tướng  không,  các  pháp  không,  bất  khả  đắc  không,  vô  pháp 

không, hữu pháp không, vô pháp hữu pháp không vậy. 

Này  Xá  lợi  phất!  Sắc  pháp  không  có  gì,  không  thể  có  được;  thọ  tưởng 

hành thức pháp không có gì, không thể có được; pháp trong không, không 

có gì, không thể có được; cho đến pháp vô pháp hữu pháp không, không 

có gì, không thể có được. 

Này Xá lợi phất! Pháp bốn niệm xứ không có gì, không thể có được, cho 

đến mười tám pháp không chung không có gì, không thể có được. 

Này  Xá  lợi  phất!  Các  pháp  thần  thông  không  có  gì,  không  thể  có  được. 

Pháp như như không có gì, không thể có được. Pháp tánh, pháp tướng, 

pháp trụ, pháp vị, pháp thật tế không có gì, không thể có được. 

Này Xá lợi phất! Phật không có gì, không thể có được. Pháp Tát bà nhã 

không có gì, không thể có được. Trí nhất thiết chủng không có gì, không 

thể có được, vì trong không cho đến vô pháp hữu pháp không vậy. 

Này Xá lợi phất! Nếu Bồ tát ma ha tát khi suy nghĩ như vậy, quán như vậy 

tâm  không  chìm  đắm,  không  hối,  không  kinh,  không  hãi,  không  sợ,  nên 

biết Bồ tát ấy không lìa hạnh Bát nhã ba la mật. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Do nhân duyên gì nên biết Bồ tát không lìa hạnh 

Bát nhã ba la mật? 

Tu bồ đề nói: Sắc, lìa sắc tánh, thọ tưởng hành, thức lìa thức tánh, sáu Ba 

la mật lìa sáu Ba la mật lìa sáu Ba la mật tánh, cho đến thật tế lìa thật tế 

tánh. 

Xá  lợi  phất  lại  hỏi  Tu  bồ  đề:  Thế  nào  là  sắc  tánh,  thế  nào  là  thọ  tưởng 

hành thức tánh, cho đến thế nào là thật tế tánh? 

Tu bồ đề nói: Không có gì là sắc tánh; không có gì là thọ tưởng hành thức 

tánh, cho đến không có gì là thật tế tánh. Này Xá lợi phất! Do nhân duyên 

ấy nên biết sắc lìa sắc tánh, thọ tưởng hành thức lìa thức tánh, cho đến 

thật tế lìa thật tế tánh. 

Này  Xá  lợi  phất!  Sắc  cũng  lìa  sắc  tướng,  thọ  tưởng  hành  thức  cũng  lìa 

thức tướng, cho đến thật tế cũng lìa thật tế tướng. Tướng cũng lìa tướng, 

tánh cũng lìa tánh. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Bồ tát ma ha tát nếu học như  vậy, được thành 

tựu Tát bà nhã ư? 

Tu bồ đề nói: Như vậy, như vậy! Xá lợi phất! Nếu Bồ tát ma ha tát học như 

vậy,  được  thành  tựu  Tát  bà  nhã,  vì  sao?  Vì  các  pháp  chẳng  sinh,  chẳng 

thành tựu vậy, 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Do nhân duyên gì các pháp chẳng sinh, chẳng 

thành tựu? 

Tu  bồ  đề  nói:  Sắc,  sắc  không  nên  sắc  ấy  sinh,  thành  tựu  không  thể  có 

được; thọ tưởng hành thức, thức không nên thức ấy sinh, thành tựu không 

thể có được; cho đến thật tế, thật tế không, nên thật tế ấy sinh, thành tựu 

không thể có được. 

Này Xá lợi phất! Bồ  tát ma ha tát học như vậy, dần dần gần  Tát bà nhã; 

dần dần được thân thanh tịnh, tâm thanh tịnh, tướng thanh tịnh; dần dần 

được  thân  thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh,  tướng  thanh  tịnh,  nên  Bồ  tát  ấy 

không  sinh  tâm  ô  nhiễm,  không  sinh  tâm  giận,  không  sinh  tâm  si,  không 

sinh tâm kiêu mạn, không sinh tâm xan tham, không sinh tâm tà kiến. Bồ 

tát ấy không sinh tâm ô nhiễm, cho đến không sinh tâm tà kiến, nên trọn 

không sinh trong bụng mẹ, thường được hóa sinh, từ một nước Phật đến 

một nước Phật, thành tựu chúng sanh, thanh tịnh Phật độ, cho đến chứng 

Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, trọn không lìa chư Phật. 

Này Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát nên tu hành Bát nhã ba la mật như vậy, 

hãy học Bát nhã ba la mật như vậy. 

Luận. Hỏi: Từ trước đến nay đã nói rộng Bát nhã ba la mật, sao nay Tu 

bồ đề còn nói rằng, Bồ tát ma ha tát nên suy nghĩ như vậy: Thế nào là Bát 

nhã ba la mật? 

Ðáp:  Tu  bồ  đề  trước  đây  theo  môn  “  khiêm  nhượng”  nói,  còn  nay  theo 

môn “không trụ” nói. Nay nói rõ thể Bát nhã ba la mật. 

Thế  nào  là  Bát  nhã  ba  la  mật?  Bát  nhã  ba  la  mật  là  thật  tướng  hết  thảy 

pháp, không thể phá, không thể hoại, hoặc có Phật, hoặc không có Phật, 

thường trú các pháp tướng, pháp vị, chẳng phải Phật, chẳng phải Bích chi 

Phật, chẳng phải Bồ tát, chẳng phải Thanh văn, chẳng phải trời người làm 

được, huống gì các chúng sanh nhỏ khác. 

Lại nữa, thường còn là một bên, đoạn diệt là một bên, lìa hai bên ấy, hành 

theo trung đạo, ấy là Bát nhã ba la mật. 

Lại nữa, thường, vô thường, khổ, vui, không, thật, ngã, vô ngã v.v... cũng 

như vậy. Sắc pháp là một bên, vô sắc pháp là một bên, pháp có thể thấy, 

pháp không thể thấy, có đối ngại, không đối ngại, hữu vi vô vi, hữu lậu vô 

lậu, thế gian, xuất thế gian v.v... hai pháp cũng như vậy. 

Lại nữa, vô minh là một bên, vô minh hết là một bên, cho đến già chết là 

một bên, già chết hết là một bên, các pháp có là một bên, các pháp không 

có là một bên, lìa hai bên ấy, hành theo trung đạo, ấy là Bát nhãba la mật. 

Lược nói: Sáu căn trong là một bên, sáu trần ngoài là một bên; lìa hai bên 

ấy, hành theo trung đạo, ấy là Bát nhã ba la mật. 

Ðây  Bát  nhã  ba  la  mật  là  một  bên,  đây  chẳng  phải  Bát  nhã  ba  la  mật  là 

một bên, lìa hai bên ấy, hành theo trung đạo, ấy là Bát nhã ba la mật. Có 

hai môn như vậy nên nói rộng vô lượng tướng Bát nhã ba la mật. 

Lại nữa, lìa có, lìa không, lìa chẳng có chẳng không, không rơi vào ngu si 

mà có thể tu  hành thiện đạo,  ấy là tướng Bát nhã ba la mật. Có ba môn 

như vậy, là tướng Bát nhã ba la mật. 

Lại nữa, Tu bồ đề nói trong đây: Pháp ấy không có gì, không thể có được. 

Vì Bát nhã ba la mật ấy không nên không có gì; vì các lối quán thường, vô 

thường v.v... tìm cầu không có tướng nhất định nên không thể có được. 

Lại nữa, không có gì trong đây Tu bồ đề tự nói: Bát nhã ba la mật cho đến 

năm Ba la mật kia không có gì, không thể thủ, không thể thọ, không thể 

đắm trước. 

Lại nữa, vì mười tám không, nên sáu Ba la mật không có gì, không thể có 

được;  thí  như  gíó  lớn  phá  tan  đám  mây,  cũng  như  lửa  lớn  đốt  cháy  cỏ 

khô, cũng như Kim cang báu tồi phá núi lớn; các Không cũng như vậy, hay 

phá các pháp. 

Sao gọi là Bát nhã ba la mật? Bát nhã, Trung Hoa dịch là trí tuệ. Ðệ nhất 

trong  hết  thảy  trí  tuệ,  không  trên,  không  gì  bằng,  lại  không  gì  hơn,  cùng 

tận bờ mé như giữa hết thảy chúng sanh, Phật là đệ  nhất;  giữa hết thảy 

pháp Niết bàn là đệ nhất; giữa hết thảy chúng Tăng, Tỳ kheo Tăng là đệ 

nhất. 

Hỏi: Trước ông nói thật tướng các pháp là Bát nhã ba la mật, đó là pháp 

vị, pháp trụ, dù có Phật không Phật, vẫn thường trú không khác, sao nay 

nói giữa các trí tuệ,  Bát nhã ba la mật là đệ nhất;  ví như giữa các  pháp, 

Niết bàn là đệ nhất? 

Ðáp: Pháp thế gian, hoặc có khi trong nhân nói quả, có khi trong quả nói 

nhân, không lỗi. Như nói người ăn ngày hết vài xấp vải, vải không thể ăn, 

nhưng  nhân  vải  mà  được  ăn  ấy  gọi  là  trong  nhân  nói  quả.  Và  như  thấy 

bức  vẽ  đẹp  nói  khéo  tay,  ấy  gọi  là  trong  quả  nói  nhân.  Thật  tướng  các 

pháp sinh trí tuệ, ấy là trong quả nói nhân. 

Lại nữa, Bồ tát ấy vào pháp môn bất nhị, khi ấy có thể tu hành đầy đủ Bát 

nhã ba la mật,  không phân biệt là nhân là quả, là duyên là trí, là trong là 

ngoài, là đây là kia v.v... nghĩa là nhất tướng vô tướng. Vì vậy nên không 

nên vấn nạn. 

Lại nữa, có ba thứ trí tuệ thế gian: 1. Sự xảo diệu thế tục, hiểu rộng văn 

nghệ, nhân, trí, lễ kính v.v... 2. Trí tuệ lìa dục sinh, nghĩa là lìa cõi Dục cho 

đến vô sở hữu xứ. 3. Trí tuệ xuất thế gian, đó là trí tuệ của hàng Thanh 

văn, Bích chi Phật, lìa ngã, ngã sở, các lậu hoặc sạch hết. Bát nhã ba la 

mật là tối thù thắng, rốt ráo thanh tịnh, vì không nhiễm trước, vì lợi ích hết 

thảy chúng sanh. Trí tuệ Thanh  văn, Bích chi Phật tuy sạch  hết lậu hoặc 

nên được thanh tịnh, nhưng không có tâm đại từ bi, không thể lợi ích hết 

thảy  chúng  sanh,  nên  không  bằng,  huống  gì  trí  tuệ  thế  tục  cấu,  bất  tịnh, 

giả dối? Ba thứ trí tuệ trên không bằng trí tuệ này, gọi là Bát nhã ba la mật. 

Lại nữa, trí tuệ này vì độ chúng sanh, vì cầu Phật đạo; thọ, tưởng, hành, 

thức tương ưng với trí tuệ này, và thân nghiệp khẩu nghiệp từ trí tuệ khởi 

lên,  và các tâm bất tương  ưng  hành  như sinh, trụ  v.v...  các pháp  ấy  hòa 

hợp, gọi là Ba la mật. Trong các Ba la mật ấy, phần trí tuệ nhiều nên gọi là 

Bát nhã ba la mật, phần niệm định nhiều nên gọi là Thiền ba la mật, nghĩa 

các Ba la mật khác cũng như vậy. 

Có vô lượng nhân duyên như vậy nên gọi là Bát nhã ba la mật. 

Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  là  của  ai?  Trong  đệ  nhất  nghĩa  (nghĩa  tuyệt  đối) 

không có kẻ biết, kẻ thấy, kẻ được; hết thảy pháp không ta, không của ta, 

các pháp chỉ là không, do nhân duyên  hòa hợp tương tục phát sinh, nếu 

như vậy thời Bát nhã thuộc về ai? 

Phật pháp có hai thứ: 1. Thế đế. 2. Ðệ nhất nghĩa đế. Theo thế đế thì Bát 

nhã ba la mật thuộc Bồ tát, người phàm phu có nhiều tội lỗi, không thanh 

tịnh nên Bát nhã không thuộc phàm phu. Bát nhã ba la mật rốt ráo thanh 

tịnh,  phàm  phu  không  ưa,  như  ruồi  ưa  ở  chỗ  nhơ  nhớp,  không  ưa  hoa 

sen.  Người  phàm  phu  tuy  có  lìa  dục,  song  vì  tâm  chấp  tôi,  ta,  đắm  theo 

pháp  lìa  dục  nên  không  ưa  Bát  nhã  ba  la  mật.  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật 

tuy ưa thích Bát nhã ba la mật song không có tâm từ bi sâu xa, rất chán 

thế gian, một lòng hướng thẳng Niết bàn, cho nên không thể đầy đủ được 

Bát nhã ba la mật . 

Bát nhã ba la mật này, khi Bồ tát thành Phật, đổi gọi là Trí nhất thiết chủng 

(hoặc Nhất thiết trí trí – ND). Vì vậy nên Bát nhã không thuộc Phật, không 

thuộc Thanh văn, Bích chi Phật, không thuộc phàm phu, chỉ thuộc Bồ tát. 

Hỏi:  Trong  kinh  này  thường  nói  năm  uẩn  trước,  nói  Trí  nhất  thiết  chủng 

sau, sao nay trước nói đến sáu Ba la mật? 

Ðáp: Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề nghĩa không có gì. Năm uẩn dùng các nhân 

duyên quán, cưỡng làm cho nó không có gì, khó hiểu; Bát nhã ba la mật 

tức  là  không  có  gì,  dễ  hiểu.  Thí  như  mặt  trăng  trong  nước  dễ  rõ  nó  là 

không, còn mặt trăng trên trời khó làm cho nó không có gì. Năm Ba la mật 

cùng Bát nhã ba la mật đồng tên đồng sự, cho nên tiếp tục nói năm Ba la 

mật, vậy sau tiếp tục nói năm uẩn, cho đến Trí nhất thiết chủng không có 

gì, không thể có được. Bồ tát vào môn này, quán thật tướng các pháp mà 

không hãi không sợ, nên biết Bồ tát không lìa Bát nhã ba la mật. 

Không  lìa  là  thường  tập  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  không  hư  luống,  chắc 

chắn có quả báo. Trong đây Tu bồ đề tự nói nhân duyên không lìa, đó là 

sắc lìa tánh sắc, trong sắc không có tướng sắc, hư dối, không có gì. Bồ tát 

biết được như vậy, không lìa trí tuệ thật, cho đến Thật tế cũng như vậy. Bồ 

tát hành được đạo không chướng ngại ấy, được đến Trí nhất thiết chủng, 

vì hết thảy pháp không sinh không xuất vậy. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Thế nào là hết thảy pháp không sinh? 

Tu bồ đề đáp: Sắc, tướng sắc không, cho nên sắc không sinh không thành 

tựu,  cho  đến  Thật  tế  cũng  như  vậy.  Nếu  Bồ  tát  hành  được  như  vậy  là 

thanh  tịnh  đệ  nhất,  không  trên,  không  gì  so  sánh,  tạm  gần  Trí  nhất  thiết 

chủng. Tạm gần Trí nhất thiết chủng nên tâm không sinh ta kiến phiền não 

hý luận, liền được tâm thanh tịnh. Quả báo tâm thanh tịnh nên được thân 

thanh tịnh, 32 tướng, 80 vẻ đẹp tùy hình, trang nghiêm thân. Ðược ba thứ 

thanh tịnh nên  phá các pháp chấp thủ tướng hư dối, thọ  pháp tánh sanh 

thân, tức là thường được hóa sinh, không ở bào thai. 

Hỏi: Nếu có sức như thế, thì cần gì hóa sinh, tham trước thân mà không 

thủ chứng Niết bàn? 

Ðáp: Có hai nhân duyên nên chư Phật là báu ở giữa chúng sanh, vì chúng 

sanh muốn cúng dường không chán; vì bản nguyện độ sinh, tịnh Phật độ 

chưa tròn. 

Bồ  tát  ấy  do  lực  phương  tiện,  phước  đức  nên  thường  không  xa  lìa  chư 

Phật. 

--o0o -- 





Cuốn 43 

GIẢI THÍCH: PHẨM HÀNH TƯỚNG THỨ 10 

Kinh: Bấy giờ, Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Nếu Bồ tát 

ma ha tát không có phương tiện thiện xảo mà muốn tu hành Bát nhã ba la 

mật, nếu tu hành sắc là tu theo tướng nó, nếu tu hành thọ, tưởng, hành, 

thức  là  tu  hành  theo  tướng  nó;  nếu  tu  hành  sắc  thường,  là  tu  hành  theo 

tướng  nó;  nếu  tu  hành  thọ,  tưởng,  hành,  thức  thường,  là  tu  hành  theo 

tướng  nó;  nếu  tu  hành  sắc  vô  thường  là  tu  hành  theo  tướng  nó;  nếu  tu 

hành thọ, tưởng, hành, thức  vô thường là tu hành theo tướng nó; nếu tu 

hành sắc vui là tu hành theo tướng nó, nếu tu hành thọ, tưởng, hành, thức 

vui là hành tu theo tướng nó; nếu tu hành sắc khổ là tu hành theo tướng 

nó; nếu tu hành thọ, tưởng, hành, thức khổ là tu hành theo tướng nó; nếu 

tu  hành  sắc  có  là  tu  hành  theo  tướng  nó,  nếu  tu  hành  thọ,  tưởng,  hành, 

thức có là tu hành theo tướng nó; nếu tu hành sắc không, là tu hành theo 

tướng  nó,  nếu  tu  hành  thọ,  tưởng,  hành,  thức  không,  là  tu  hành  theo 

tướng nó; nếu tu hành sắc ngã là tu hành theo tướng nó, nếu tu hành thọ, 

tưởng, hành, thức ngã là tu hành theo tướng nó; nếu tu hành sắc vô ngã 

là tu hành theo tướng nó, nếu tu hành thọ, tưởng, hành, thức vô ngã là tu 

hành theo tướng nó; nếu tu hành sắc xa lìa là tu hành theo tướng nó, nếu 

tu hành thọ, tưởng, hành, thức xa lìa là tu theo tướng nó; nếu tu hành sắc 

tịch diệt là tu hành theo tướng nó; nếu tu hành thọ, tưởng, hành, thức tịch 

diệt là tu hành theo tướng nó. 

Bạch Thế Tôn! Nếu Bồ tát ma ha tát không có phương tiện thiện xảo mà tu 

hành  bốn  niệm  xứ  là  tu  hành  theo  tướng  nó;  cho  đến  tu  hành  mười  tám 

pháp không chung là tu hành theo tướng nó. 

Bạch Thế Tôn! Nếu Bồ tát ma ha tát lúctu hành Bát nhã ba la mật mà khởi 

niệm rằng: Ta tu hành Bát nhã ba la mật, vì có sở đắc nên cũng là tu hành 

theo tướng nó. 

Bạch Thế Tôn! Nếu Bồ tát ma ha tát khởi niệm rằng: Ta tu hành như vậy 

là tu hành Bát nhã ba la mật, cũng là tu hành theo tướng nó. 

Nên  biết  đó  là  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  không  có 

phương tiện thiện xảo (nên chẳng phải là tu hành Bát nhã ba la mật – ND). 

Tu  bồ  đề  nói  với  Xá  lợi  phất:  Nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  đang  tu  hành  Bát 

nhã  ba  la  mật,  đối  với  sắc  trú  niệm  tưởng  vọng  giải  (phân  biệt  -  Ðại  Bát 

nhã ghi: thắng giải – ND) thời đối với sắc gia công tu hành; do gia công tu 

hành nên không giải thoát được sinh, già, bệnh, chết, ưu, bi, khổ, não và 

khổ báo đời sau. Nếu Bồ tát ma ha tát lúc tu hành Bát nhã ba la mật, mà 

không có phương tiện thiện xảo đối với mắt cho đến ý, sắc cho đến pháp, 

nhãn thức giới cho đến ý thức giới, nhãn xúc cho đến ý xúc, nhãn và xúc 

làm nhân duyên sinh thọ, cho đến ý và xúc làm nhân duyên sinh thọ; bốn 

niệm xứ cho đến mười tám pháp không chung, nếu trú niệm vọng giải, thời 

đối  với  mười  tám  pháp  không  chung  gia  công  tu  hành,  mà  gia  công  tu 

hành thì Bồ tát ấy không giải thoát được sinh, già, bệnh, chết, ưu, bi, khổ, 

não,  và  khổ  báo  đời  sau.  Bồ  tát  như  vậy  còn  không  chứng  được  địa  vị 

Thanh văn, Bích chi Phật, huống gì chứng quả vị Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác, không có lẽ ấy. 

Xá lợi phất! Nên biết Bồ tát ma ha tát ấy, tu hành Bát nhã ba la mật không 

có phương tiện thiện xảo. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Làm sao biết Bồ tát  ma ha tát tu hành Bát nhã 

ba la mậtcó phương tiện thiện xảo? 

Tu bồ đề nói với Xá lợi phất: Nếu Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba 

la  mật  không  hành  theo  sắc,  không  hành  theo  thọ,  tưởng,  hành,  thức; 

không  hành  theo  sắc  tướng,  không  hành  theo  thọ,  tưởng,  hành,  thức 

tướng; không hành theo sắc, thọ, tưởng, hành, thức thường; không hành 

theo  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức  vô  thường;  không  hành  theo  sắc,  thọ, 

tưởng, hành, thức vui, không hành theo sắc, thọ, tưởng, hành, thức khổ; 

không  hành  theo  sắc,thọ,  tưởng,  hành,  thức  ngã,  không  hành  theo  sắc, 

thọ,  tưởng,  hành,  thức  vô  ngã;  không  hành  theo  sắc,  thọ,  tưởng,  hành, 

thức không, không hành theo sắc, thọ, tưởng, hành, thức vô tướng; không 

hành theo  sắc, thọ, tưởng,  hành, thức  vô tác. Không hành theo sắc, thọ, 

tưởng, hành, thức xa lìa; không hành theo sắc, thọ, tưởng, hành, thức tịch 

diệt,  vì  cớ  sao?  Xá  lợi  phất!  Sắc  ấy  không  là  chẳng  phải  sắc;  lìa  không 

không có sắc, lìa sắc không có không, sắc tức là không, không tức là sắc; 

thọ, tưởng, hành, thức không là chẳng phải thức; lìa không không có thức, 

lìa  thức  không  có  không;  không  tức  là  thức,  thức  tức  là  không;  cho  đến 

mười tám pháp không chung không, là chẳng phải mười tám pháp không 

chung;  lìa  không  không  có  mười  tám  pháp  không  chung,  lìa  mười  tám 

pháp  không  chung  không  có  không;  không  tức  là  mười  tám  pháp  không 

chung, mười tám pháp không chung tức là không. 

Như vậy, Xá lợi phất! Nên biết ấy là Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã 

ba la mật có phương tiện thiện  xảo. Bồ tát ấy tu hành Bát nhã ba la mật 

như vậy, có thể chứng được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Bồ tát 

ấy khi tu hành Bát nhã ba la mật, hành cũng không chấp thọ, không hành 

cũng không chấp thọ, hành không hành cũng không chấp thọ, chẳng phải 

hành chẳng phải không hành cũng không chấp thọ, không chấp thọ cũng 

không chấp thọ. 

Xá  lợi  phất  nói  với  Tu  bồ  đề:  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  hành  Bát  nhã  ba  la 

mật, vì nhân duyên gì nên không chấp thọ? 

Tu bồ đề nói: Bát nhã ba la mật ấy tự tánh không thể có được, nên không 

chấp thọ, vì cớ sao? Vì không có tánh gì, ấy là Bát nhã ba la mật. Xá lợi 

phất! Vì lẽ ấy, nên Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật, hành không 

chấp thọ, không hành cũng không chấp thọ, hành không hành cũng không 

chấp thọ, chẳng phải hành chẳng phải không hành cũng không chấp thọ, 

không  chấp  thọ  cũng  không  chấp  thọ,  vì  cớ  sao?  Vì  hết  thảy  pháp  tánh 

không có gì, không theo các pháp hành, không chấp thọ các pháp tướng, 

ấy gọi là công dụng rộng lớn của Tam muội, không chấp thọ các pháp của 

Bồ tát ma ha tát, không chung với Thanh văn, Bích chi Phật. 

Bồ tát ma ha tát ấy tu hành Tam muội ấy không rời, mau chứng được Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Luận: Phẩm trước dùng không môn phá các pháp, phẩm này muốn dùng 

môn vô tướng phá các pháp. Nếu Bồ tát không có phương tiện quán sắc, 

thời  đọa  trong  tướng.  Vì  đọa  trong  tướng  nên  mất  Bát  nhã  ba  la  mật 

hạnh,vì cớ sao? Vì hết thảy pháp không, nên không có tướng có thể chấp 

thủ. 

Hỏi:  Người  biết  quả  báo  thiện  ác,  chấp  thủ  tướng  quả  báo  rồi  phân  biệt 

thiện ác, thiện thì lấy, ác thì bỏ; thế nên mới hành đạo, cớ sao nói tướng 

các pháp là vô thường? 

Ðáp: Chấp thủ tướng là vì hàng sơ  học mà nói, còn vô tướng là vì hạng 

hành  đạo,  trú  môn  giải  thoát  mà  nói,  không  nên  đem  việc  thô  thiển  vấn 

nạn.  Nay  hành  giả  chấp  thủ  tướng  lành  phá  tướng  chẳng  lành,  nghĩa  là 

chấp  thủ  tướng  trai  gái  v.v...  là  nhân  duyên  sinh  các  phiền  não,  nên  sau 

lấy tướng vô tướng phá tướng pháp lành; nếu phá tướng chẳng lành mà 

không phá tướng lành thì lành trở thành tai họa, vì sinh chấp trước. Lấy 

tướng vô tướng mà phá pháp lành, vô tướng cũng tự phá, vì cớ sao? Vì 

vô tướng nhiếp  vào  trong pháp lành,  ví  như mưa đá hại lúa, rồi mưa đá 

cũng tự tiêu tan. 

Lại  nữa,  hết  thảy  pháp  tướng  vô  tướng  là  thật,  ví  như  thân  thể,  đầy  dẫy 

bất tịnh, chín lỗ thường chẩy nhơ, không có tướng sạch, mà người ta vì vô 

minh cưỡng cho là sạch, sinh phiền não, tạo các tội, như trẻ con nơi vật 

bất tịnh chấp thủ tướng sạch cho là vui, người lớn xem thấy liền cười, vì 

biết là hư dối. 

Các lỗi chấp thủ tướng như vậy, đều là hư vọng, như ngọc pha lê, tùy theo 

sắc  đối  đãi  mà  đổi  mầu,  tự  nó  không  có  mầu  nhất  định.  Các  pháp  cũng 

như  vậy,  không  có  tướng  nhất  định,  tùy  theo  tâm  mà  đối  ra  tướng  khác 

hoặc thường hoặc vô thường v.v...; như vì tâm giận mà thấy người này là 

xấu, khi tâm giận hết, tâm dâm dục sinh ra lại thấy người này là đẹp; nếu 

sinh tâm kiêu mạn thì thấy người này là ty tiện, nghe nói người này có đức 

lại sinh tâm cung kính. Ghét thương có lý, ghét thương vô lý cũng như vậy 

đều  là  ức  tưởng  hư  vọng;  nếu  trừ  tướng  hư  vọng  cũng  không  có  tướng 

không, tướng vô tướng, tướng vô tác, vì không có gì để phá. 

Sắc ấy do nhân duyên hòa hợp mà có, ví như bọt nước, như huyễn, như 

mộng, nếu Bồ tát đối với sắc chấp thủ tướng một, khác, liền mất Bát nhã 

ba la mật, vì sắc tánh là tướng vô tướng; chấp thọ sắc tướng ấy rồi, thấy 

sắc tán hoại ma diệt cho là vô thường nếu thấy nó hòa hợp tồn tại tạm thời 

thì cho là thường. 

Thường  có  hai:  1.  Hoặc  tồn  tại  trăm  năm,  ngàn  vạn  ức  năm,  hoặc  một 

kiếp, hoặc tám  vạn  kiếp,  vậy  sau tiêu diệt. 2. Thường trú không hoại. Bồ 

tát  nếu  dứt  biên  kiến  tà  kiến,  thì  cũng  không  còn  thấy  chân  thật  thường; 

nếu thấy thường là thấy nó trụ lâu nên thường, chứ chẳng phải chân thật. 

Nếu không dứt biên  kiến tà kiến thấy sắc là chân thật  thường, nghĩ rằng 

cây cỏ, rụng xuống thành đất, đó chỉ là lúc nó ly tán sự hòa hợp mà thôi; 

thế nên nói Bồ tát ấy tu Bát nhã không có phương tiện thiện xảo. 

Bồ  tát  hoặc  quán  sắc  vô  thường.  Vô  thường  cũng  có  hai:  1.  Niệm  niệm 

diệt, hết thảy pháp hữu vi trụ không quá một niệm. 2. Pháp tương tục hư 

hoại  gọi  là  vô  thường.  Như  người  mạng  chết,  như  lửa  cháy  cây  cỏ,  như 

nước nấu khô. Nếu Bồ tát mới phát tâm tiếp tục tu như vậy, thì tâm nhàm 

chán, dứt được vô thường thô thiển, còn nếu Bồ tát tu lâu thì có thể thấy 

các pháp niệm niệm vô thường.  Cả hai  Bồ tát này đều đọa  vào trong sự 

chấp  thủ  tướng,  vì  cớ  sao?  Vì  sắc  tướng  thường  hay  vô  thường  đều 

không  thể  có  được,  như  trước  nói  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cũng  như  vậy. 

Khổ, lạc, ngã, phi ngã cũng vậy. 

Hỏi: Năm uẩn ấy có thể quán nó thường, vô thường v.v... cớ sao nói năm 

uẩn là tướng tịch diệt xa lìa? 

Ðáp:  Hành  giả  không  thấy  tướng  năm  uẩn  thường,  vô  thường,  nên  biết 

năm uẩn lìa tự tướng; nếu biết năm uẩn lìa tự tướng tức là năm uẩn tịch 

diệt như Niết bàn. 

Hỏi:  Nếu  như  vậy  ban  đầu  tự  không  có  tướng,  tại  sao  nói  vì  không 

phương tiện nên đọa trong chấp tướng? 

Ðáp: Bồ tát ấy căn độn không có tâm tự giác, lìa sự chấp trước năm uẩn 

trở  lại  chấp  trước  viễn  ly  tịch  tịnh,  ở  nơi  vô  tướng  sinh  chấp  trước.  Ba 

mươi bảy đạo phẩm cho đến mười tám pháp không chung cũng nên theo 

nghĩa phân  biệt như vậy. Nếu Bồ  tát quán ngoại pháp đều  vô  tướng nói 

rằng:  Ta  có  thể  quán  như  vậy,  vì  có  tâm  chấp  ngã  dư  tàn  nên  cũng  đọa 

trong tướng. Nếu Bồ tátcó thể xa lìa tâm trước tướng phi đạo ấy mà thực 

hành  trí  tuệ  chân  tịnh  vô  tướng,  nghĩ  rằng  ta  có  thể  tu  hành  trong  ngoài 

thanh tịnh như vậy, ấy là tu hành Bát nhã ba la mật, thì người ấy cũng đọa 


trong tướng, vì cớ sao? Vì không có thể trước mà chấp trước, không có 

thể  thủ  mà  chấp  thủ.  Thế  nên  Bồ  tát  ấy  gọi  là  tu  không  có  phương  tiện 

thiện xảo, vì nương nơi ái và kiến mà chấp trước pháp lành. Bồ tát ấy tuy 

có phước đức cũng không lìa được gìà, bệnh, chết, ưu, bi, khổ, não. Hỗn 

tạp hành đạo, còn không chứng được Tiểu thừa huống Ðại thừa. Trái với 

trên đây, gọi là tu có phương tiện thiện xảo. Ðối với hết thảy pháp không 

thọ không trước, vì các pháp hòa hợp nhân duyên sinh không có tự tánh 

vậy. 

Hỏi: Trước nói Tam muội không thọ, ở đây nói Tam muội chẳng thọ, có gì 

sai khác? 

Ðáp: Trước là không, đây là vô tướng. 

Chẳng xa lìa là thường hành không ngừng nghỉ, vì có tâm đại từ bi. 

Mau được thành Phật đạo là vào Tam muội ấy không chướng ngại trí tuệ 

cùng  với  Phật  tương  tợ.  Nếu  phải  trải  qua  A  tăng  kỳ  kiếp  mới  được,  thì 

hoặc có khi vượt qua một A tăng kỳ kiếp, trăm kiếp, cho đến sáu mươi mốt 

kiếp, như Phật Phất sa nhờ tán thán Phật Thích ca Văn, mà vượt qua chín 

kiếp (Hai câu này văn nghĩa tra in tuồng trái ngược, nguyên là Phật Thích 

ca Văn nhờ tán thán Phật Phất sa mà vượt qua chín kiếp. Dưới đây trong 

văn kinh, Tu bồ đề nói 108 Tam muội cùng với phẩm Ma ha Diễn ở sau, 

Phật  tự  nói  trong  phẩm  Tà  Kiến  cuốn  4  trang  8  nói  108  Tam  muội  thời 

đồng nhau, chỉ có hai câu ba chữ là hơi khác, nên đối chiếu nghiệm đọc). 

Kinh: Xá  lợi  phất  hỏi:  Chỉ  không  lìa  Tam  muội  ấy  là  khiến  Bồ  tát  mau 

chứng  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  hay  còn  có  Tam  muội 

khác? 

Tu bồ đề đáp Xá lợi phất: Còn có các Tam muội khác, Bồ tát ma ha tát tu 

hành theo thì mau chứng được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Xá  lợi  phất  hỏi:  Những  Tam  muội  gì  Bồ  tátma  ha  tát  tu  hành  theo  mau 

chứng được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác? 

Tu bồ đề đáp: Các Bồ tát ma ha tát có Tam muội gọi là Thủ Lăng nghiêm, 

tu hành Tam muội ấy, khiến Bồ tát ma ha tát mau chứng được Vô thượng 

Chánh  đẳng  Chánh  giác.  Có  Tam  muội  Bảo  ấn,  Tam  muội  Sư  tử  giỡn 

chơi,  Tam  muội  Diệu  nguyệt,  Tam  muội  Nguyệt  tràng  tướng,  Tam  muội 

Chư pháp ấn, Tam muội Quán đảnh, Tam muội Tất pháp tánh, Tam muội 

Tất tràng tướng, Tam muội Kim cang, Tam muội Vào pháp ấn, Tam muội 

Vương  an  lập,  Tam  muội  Phóng  quang,  Tam  muội  Lực  tấn,  Tam  muội 

Xuất sinh, Tam muội Tất nhập biện tài, Tam muội Vào danh tự, Tam muội 

Xem phương, Tam muội Ðà la ni ấn, Tam muội Không hư vọng, Tam muội 

Nhiếp các pháp hải ấn, Tam muội Trùm khắp hư không, Tam muội Vòng 

kim cang, Tam muội Bảo đoạn, Tam muội Chiếu không, Tam muội Chẳng 

cầu,  Tam  muội  Không  chỗ  trú,  Tam  muội  Vô  tâm,  Tam  muội  Tịnh  đăng, 

Tam muội Sáng vô biên, Tam muội Năng tác mimh, Tam muội Sáng cùng 

khắp,  Tam  muội  Kiên  tịnh  các  Tam  muội,  Tam  muội  Vô  cấu  minh,  Tam 

muội  Tác  nhạc,  Tam  muội  Ðiển  quang,  Tam  muội  Vô  tận,  Tam  muội  Uy 

đức,  Tam  muội  Lìa  hết,  Tam  muội  Bất  động,  Tam  muội  Trang  nghiêm, 

Tam muội Nhật quang, Tam muội Nguyệt tịnh, Tam muội Tịnh minh, Tam 

muội  Năng  tác  minh,  Tam  muội  Tác  hành,  Tam  muội  Biết  tướng,  Tam 

muội Như Kim cang, Tam muội Tâm trú, Tam muội Biến chiếu, Tam muội 

An  lập,  Tam  muội  Bảo  đảnh,  Tam  muội  Diệu  pháp  ấn,  Tam  muội  Pháp 

đẳng, Tam  muội Sinh hỷ, Tam muội Ðáo pháp đảnh, Tam muội Năng tán, 

Tam muội hoại các pháp xứ, Tam muội Tự đẳng tướng, Tam muội Ly tự, 

Tam  muội  Ðoạn  duyên,  Tam  muội  Bất  hoại,  Tam  muội  Vô  chủng  tướng, 

Tam muội Vô xứ hành, Tam muội Ly ám, Tam muội Vô khứ, Tam muội Bất 

biến, Tam muội Ðộ duyên, Tam muội Nhóm các công đức, Tam muội Trú 

vô  tâm,  Tam  muội  Diệutinh  hoa,  Tam  muội  Giác  ý,  Tam  muội  Vô  lượng 

biên, Tam muội Vô  đẳng đẳng, Tam muội Ðộ chư pháp, Tam muội Phân 

biệt chư pháp, Tam muội Tán nghi, Tam muội Vô trú xứ, Tam muội Nhất 

tướng, Tam muội Nhất tánh, Tam muội Sinh hành, Tam muội Nhất hành, 

Tam muội Bất nhất  hành, Tam  muội  Diệu hành, Tam muội Ðạt nhất thiết 

hữu  để  tán,  Tam  muội  Nhập  ngôn  ngữ,  Tam  muội  Ly  âm  thanh  tự  ngữ, 

Tam muội Nhiên đăng, Tam muội Tịnh tướng, Tam muội Phá tướng, Tam 

muội  Nhất  thiết  chủng  diệu  túc,  Tam  muội  Không  ưa  khổ  lạc,  Tam  muội 

Bất tận hành, Tam muội Ðà la ni, Tam muội Thủ các tướng tà chánh, Tam 

muội  Dứt  ghét  thướng,  Tam  muội  nghịch  thuận,  Tam  muội  Tịnh  quang, 

Tam muội Kiên cố, Tam muội Mãn nguyệt tịnh quang, Tam muội Ðại trang 

nghiêm, Tam muội Hay chiếu hết thảy đời Tam muội, Tam muội Vô tránh, 

Tam muội Vui không trú xứ, Tam muội Như trú định, Tam muội Hoại thân 

suy, Tam muội Hoại ngữ như hư không, Tam muội Ly trước hư không bất 

nhiễm. 

Xá lợi phất!  Ấy là Bồ tát ma ha tát tu hành các Tam muội ấy mau chứng 

được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Lại có vô lượng vô số môn Tam muội, môn Ðà la ni. Các Bồ tát ma ha tát 

học môn Tam muội, môn Ðà la ni ấy, mau chứng được Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác. 

Tuệ  mạng  Tu  bồ  đề  theo  tâm  Phật  mà  nói:  Nên  biết  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu 

hành Tam muội ấy, đã được Phật quá khứ thọ ký, mười phương chư Phật 

hiện  tại  cũng  thọ  ký  Bồ  tát  ấy.  Bồ  tát  ấy  không  thấy  Tam  muội  ấy,  cũng 

không niệm Tam muội ấy, cũng không nghĩ rằng: Ta sẽ vào Tam muội ấy, 

ta  nay  vào  Tam  muội  ấy,  ta  đã  vào  Tam  muội  ấy.  Bồ  tát  ma  ha  tát  đều 

không có niệm phân biệt. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Bồ tát ma ha tát trú các Tam muội ấy rồi mới theo 

chư Phật quá khứ được thọ ký ư? 

Tu bồ đề đáp: Không phải xá lợi phất: Vì sao? Vì Bát nhã ba la mật không 

khác các Tam muội, các Tam muội không khác Bát nhã ba la mật; Bồ tát 

không khác Bát nhã ba la mật, Bát nhã ba la mật không khác Bồ tát; Bát 

nhã ba la mật tức là Tam muội, Tam muội tức là Bát nhã ba la mật; Bồ tát 

tức là Bát nhã ba la mật và Tam muội, Bát nhã ba la mật và Tam muội tức 

là Bồ tát. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Nếu Tam muội không khác Bồ tát, Bồ tát không 

khác Tam muội, Tam muội tức là Bồ tát, Bồ tát tức là Tam muội, làm sao 

Bồ tát có Tam muội biết hết thảy pháp v.v... ? 

Tu  bồ  đề  đáp:  Bồ  tát  vào  Tam  muội  ấy,  lúc  ấy  không  nghĩ  rằng:  Ta  do 

pháp  ấy   vào  Tam  muội  ấy.  Vì  nhân  duyên  ấy,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ấy  đối 

với các Tam muội không biết không niệm. 

Xá lợi phất hỏi: Vì cớ sao không biết không niệm? 

Tu  bồ  đề  đáp:  Các  Tam  muội  vì  không  có  gì,  nên  Bồ  tát  ấy  không  biết 

không niệm. 

Bấy giờ, Phật tán thán: Lành thay, lành thay! Tu bồ đề, như Ta nói: Ông tu 

hành Vô tránh Tam muội bậc nhất, tương ưng với nghĩa này. 

Bồ tát ma ha tát hãy học Bát nhã ba la mật như vầy: Thiền ba la mật, Tấn 

ba la mật, Nhẫn ba la mật, Giới ba la mật, Thí ba la mật, bốn niệm xứ cho 

đến mười tám pháp không chung cũng nên học như vậy. 

Luận. Hỏi: Như Phật dạy một đường đến Niết bàn đó là không, vô tướng, 

vô tác, cớ sao Xá lợi phất lại hỏi còn có các Tam muội khác khiến Bồ tát 

mau thành Phật ư? 

Ðáp: Khi chưa gần Niết bàn thì có nhiều đường khác, khi gần Niết bàn thì 

chỉ  có  một  đường  là  không,  vô  tướng,  vô  tác;  các  Tam  muội  khác  đều 

nhiếp vào trong ba môn giải thoát ấy, ví như thành lớn có nhiều cửa, đều 

được vào thành; lại như ngàn sông muôn dòng đều chảy về biển. 

Những gì là các Tam muội khác? Ðó là các Tam muội Thủ Lăng nghiêm 

v.v... Trong phẩm Ma ha Diễn, Phật tự nói: Ðiều sâu xa khó hiểu, Phật sẽ 

dạy  ở  trong  đây.  Nếu  Bồ  tát  thực  hành  được  108  Tam  muội  và  các  môn 

Ðà la ni, thời mười phương chư Phật đều thọ ký cho, vì cớ sao? Vì Bồ tát 

tuy được các Tam muội ấy, vì thật không có ngã tâm ức tưởng phân biệt 

nên cũng không khởi niệm rằng: Ta sẽ vào Tam muội ấy, nay vào, đã vào, 

ta  sẽ  trụ  Tam  muội  ấy,  là  Tam  muội  của  ta.  Vì  tâm  ấy  thanh  tịnh  không 

chấp trước pháp vi diệu, nên chư Phật thọ ký cho. 

Bấy giờ Xá lợi phất trở lại lấy trí tuệ về không nạn hỏi Tu bồ đề rằng: Bồ 

tát trú Tam muội ấy, thủ lấy tướng Tam muội ấy, có được thọ ký không? 

Tu  bồ  đề  đáp:  Không,  vì  cớ  sao?  Vì  ba  việc  không  khác  nhau:  Bát  nhã 

không  khác  Tam  muội,  Tam  muội  không  khác  Bát  nhã;  Bát  nhã  không 

khác  Bồ  tát,  Tam  muội;  Bồ  tát,  Tam  muội  không  khác  Bát  nhã;  Bát  nhã, 

Tam  muội  tức  là  Bồ  tát,  Bồ  tát  tức  là  Bát  nhã,  Tam  muội.  Bát  nhã,  Tam 

muội  và  Bồ  tát  khác  nhau  thời  chư  Phật  thọ  ký  cho,  song  vì  không  khác 

nên không thọ ký. 

Xá  lợi  phất  lại  hỏi:  Nếu  như  vậy,  thời  Tam  muội  và  hết  thảy  pháp  bình 

đẳng không khác ư? 

Tu bồ đề đáp: Bồ tát có Tam muội về các pháp v.v... vào trong Tam muội 

ấy, các pháp không khác. 

Lại nữa, như trước nói đối với các Tam muội không khởi ức tưởng phân 

biệt,  không  hay  không  biết,  vì  tự  tánh  các  Tam  muội  không  có  gì.  Bồ  tát 

không biết không niệm, Phật vì Tu bồ đề chưa tự được Tam muội ấy, mà 

khéo nói Tam muội, Ðà la ni vi diệu của Bồ tát, đối với Bát nhã ba la mật 

không  niệm  không  trước,  thế  nên  Phật  tán  thán:  Lành  thay!  Ta  nói  ông 

được vô tránh Tam muội đệ nhất đúng như lời ta tán thán không sai. 

Kinh: Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Bồ tát ma ha tát học 

như vậy là học Bát nhã ba la mật ư? 

Phật bảo Xá lợi phất: Bồ tát ma ha tát học như  vậy là học Bát nhã ba la 

mật, vì pháp ấy không thể có được; cho đến học Thí ba la mật, vì pháp ấy 

không  thể  có  được,  học  bốn  niệm  xứ  cho  đến  mười  tám  pháp  không 

chung vì pháp ấy không thể có được. 

Xá lợi phất bạch rằng: Bạch đức Thế Tôn! Như vậy, Bồ tát ma ha tát học 

Bát nhã ba la mật, pháp ấy không thể có được ư? 

Phật dạy: Ðúng như vậy! Bồ tát ma ha tát học Bát nhã ba la mật, pháp ấy 

không thể có được. 

Xá lợi phất thưa: Bạch đức Thế Tôn! Những pháp gì không thể có được? 

Phật dạy: Ngã không thể có được, cho đến kẻ biết, kẻ thấy không thể có 

được, vì rốt ráo thanh tịnh. 

Năm ấm không thể có được, mười hai nhập không thể có được, mười tám 

giới không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. Vô minh không thể có được, 

vì  rốt  ráo  thanh  tịnh  cho  đến  lão  tử  không  thể  có  được,  vì  rốt  ráo  thanh 

tịnh;  Khổ  đế  không  thể  có  được,  vì  rốt  ráo  thanh  tịnh;  Tập,  Diệt,  Ðạo  đế 

không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. Cõi Dục không thể có được, vì rốt 

ráo thanh tịnh; cõi Sắc cõi Vô sắc không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh; 

bốn niệm xứ không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh; cho đến mười tám 

pháp không chung không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. Sáu Ba la mật 

không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh, Tu đà hoàn không không thể có 

được vì rốt ráo thanh tịnh; Tư đà hoàn, A na hàm, A la hán, Bích chi Phật 

không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. Bồ tát không thể có được vì rốt 

ráo thanh tịnh. Phật không thể có được vì rốt ráo thanh tịnh. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Thế nào là rốt ráo thanh 

tịnh? 

Phật dạy: Chẳng xuất chẳng sinh, không được không làm, ấy gọi là rốt ráo 

thanh tịnh. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát học như 

vậy là học pháp gì? 

Phật bảo Xá lợi phất: Bồ tát ma ha tát học như vậy đối với các pháp không 

học gì, vì sao? Này Xá lợi phất! Tướng các pháp không như tướng phàm 

phu chấp trước. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng:  Bạch  đức Thế Tôn! Thật tướng  các pháp có 

thế nào? 

Phật dạy: Các pháp không có gì, có như vậy, không có gì như vậy, việc ấy 

không biết gọi là vô minh. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Không có những gì việc ấy 

không biết, gọi là vô minh? 

Phật bảo Xá lợi phất: Sắc, thọ, tưởng, hành,thức không có gì, vì nội không 

cho đến vô pháp hữu pháp không. Bốn niệm xứ cho đến mười tám pháp 

không chung không có gì, vì nội không cho đến vô pháp hữu pháp không. 

Trong đó phàm phu vì do vô minh khát ái nên vọng thấy phân biệt, gọi là 

vô  minh.  Kẻ  phàm  phu  bị  buộc  vào  hai  bên,  không  biết  không  thấy  các 

pháp  không  có  gì,  mà  ức  tưởng  phân  biệt  đắm  sắc,  cho  đến  mười  tám 

pháp không chung. Hạng người ấy  vì đắm trước nên đối với pháp không 

có gì khởi lên thức, tri, kiến. Ấy là phàm phu không biết không thấy. Không 

biết  không  thấy  gì?  Không  biết  không  thấy  sắc  cho  đến  mười  tám  pháp 

không  chung  cũng  không  biết  không  thấy.  Vì  vậy  nên  đọa  vào  trong  số 

phàm phu, như trẻ con. Hạng người ấy không ra khỏi. Không ra khỏi gì? 

Không  ra  khỏi  cõi  Dục,  không  ra  khỏi  cõi  Sắc,  không  ra  khỏi  cõi  Vô  sắc; 

không  ra  khỏi  pháp  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật.  Người  ấy  cũng  không  tín 

thọ. Không tín thọ gì? Không  tin sắc  không, cho đến không tin mười tám 

pháp không chung. Người ấy không trú. Không trú gì? Không trú Thí ba la 

mật cho đến không trú Bát nhã ba la mật, không trú địa vị bất thối chuyển 

cho  đến  không  trú  mười  tám  pháp  không  chung.  Vì  nhân  duyên  ấy,  nên 

gọi  là  phàm  phu,  như  trẻ  nít.  Cũng  gọi  là  người  chấp  trước.  Chấp  trước 

gì? Chấp trước sắc cho đến thức, chấp trước nhãn nhập cho đến ý nhập, 

chấp  trước  nhãn  giới  cho  đến  ý  thức  gìới;  chấp  trước  dâm,  nộ,  si,  chấp 

trước các tà kiến, chấp trước bốn niệm xứ cho đến chấp trước Phật đạo. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát học như 

vậy  cũng  chẳng  phải  học  Bát  nhã  ba  la  mật,  chẳg  được  Trí  nhất  thiết 

chủng ư? 

Phật bảo Xá lợi phất: Bồ tát ma ha tát học như vậy, cũng chẳng học Bát 

nhã ba la mật, chẳng được Trí nhất thiết chủng. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Vì sao Bồ tát cũng chẳng 

học Bát nhã ba la mật, chẳng được Trí nhất thiết chủng? 

Phật bảo Xá lợi phất: Bồ tát ma ha tát vì không có phương tiện thiện xảo, 

nên ức tưởng phân biệt, chấp trước Bát nhã ba la mật, chấp trước Thiền 

ba la mật, Tấn ba la mật, Nhẫn ba la mật, Giới ba la mật, Thí ba la mật, 

cho đến mười tám pháp không chung, Trí nhất thiết chủng, cứ ức tưởng 

phân  biệt  chấp  trước.  Vì  nhân  duyên  ấy,  nên  Bồ  tát  ma  ha  tát  học  như 

vậy, cũng chẳng học Bát nhã ba la mật, chẳng được Trí nhất thiết chủng. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Hoặc có Bồ tát ma ha tát 

học  như  vậy,  chẳng  học  Bát  nhã  ba  la  mật,  chẳng  được  Trí  nhất  thiết 

chủng ư? 

Phật bảo Xá lợi phất: Bồ tát ma ha tát học như vậy, chẳng học Bát nhã ba 

la mật, chẳng được Nhất chủng trí. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát nay nên 

làm sao học Bát nhã ba la mật, được Trí nhất thiết chủng? 

Phật  bảo  Xá  lợi  phất:  Nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát,  khi  học  Bát  nhã  ba  la  mật, 

không thấy  Bát nhã  ba la mật. Này Xá lợi phất!  Bồ tát ma ha tát học Bát 

nhã ba la mật như vậy, được Trí nhất thiết chủng, vì không thể có được. 

Xá  lợi  phất  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Thế  nào  gọi  là  bất  khả 

đắc? 

Phật dạy: Vì các pháp nội không cho đến vô pháp hữu pháp không. 

Luận:  Xá  lợi  phất  ở  trên  hỏi  chỉ  có  vô  thọ  Tam  muội  là  mau  được  thành 

Phật hay còn  có Tam muội khác? Tu bồ đề đáp: Còn  có Tam muội khác 

mau được thành Phật. Bồ tát không niệm, không chấp trước Tam muội ấy 

nên được chư Phật quá khứ hiện tại, thọ ký. Phật tán thán: Lành thay! Bồ 

tát  ma  ha  tát  hãy  học  Bát  nhã  ba  la  mật  như  vậy,  cho  đến  học  hết  thảy 

Phật pháp. 

Khi ấy, Xá lợi phất nghĩ rằng: Bát nhã ba la mật là tướng không, còn các 

Tam  muội  là  các  tướng  có  phân  biệt,  làm  sao  học  các  Tam  muội  là  học 

Bát nhã ba la mật, cho nên hỏi. 

Phật đáp: Xá lợi phất: Học Bát nhã ba la mật như vậy đều vì bất khả đắc, 

vì tướng khí phần của Bát nhã bala mật đều ở trong các Tam muội, học 

được  như  vậy  là  học  Bát  nhã  ba  la  mật,  cho  đến  học  mười  tám  pháp 

không chung. Phật liền ấn khả cho. 

Xá lợi phất lại hỏi: Pháp gì là không thể có được? 

Trong đây Phật tự nói: Vì chúng sanh không, vì rốt ráo thanh tịnh nên ngã 

không  thể  có  được,  cho  đến  kẻ  biết,  kẻ  thấy,  Tu  đà  hoàn  cho  đến  Phật 

không  thể  có  được;  vì  pháp  không,  vì  rốt  ráo  thanh  tịnh,  nên  năm  uẩn 

không  thể  có  được  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung  không  thể  có 

được. 

Rốt ráo thanh tịnh là không xuất không sinh, không được không làm v.v... 

Ở bên nhân không sinh khởi gọi là không xuất, ở bên duyên không sinh 

khởi gọi là không sinh. Tướng sinh nhất định không thể có được, nên gọi 

là không xuất không sinh. Vì không xuất không sinh nên gọi là không thể 

có được. Vì không thể có được nên gọi là không làm không khởi. Pháp có 

khởi, làm đều là hư dối; lìa tướng như vậy gọi là rốt ráo thanh tịnh. 

Xá lợi phất hỏi Phật: Bồ tát ma ha tát tu hành được đạo rốt ráo thanh tịnh 

như vậy vì học pháp gì, vì được pháp gì? 

Phật đáp: Học được như vậy kà vì không học gì, không được gì. 

Hỏi:  Bồ  tát  dùng  rốt  ráo  không  ấy,  học  sáu  Ba  la  mật  cho  đến  mười  tám 

pháp không chung, cớ sao nói không có pháp gì có thể học? 

Ðáp:  Trong  đây  Phật  tự  nói,  các  pháp  không  giống  như  chỗ  chấp  trước 

của  phàm  phu.  Tâm  phàm  phu  có  vô  minh,  tà  kiến  kiết  sử,  những  điều 

nghe, thấy, biết đều khác với pháp tướng; cho đến nghe Phật thuyết pháp, 

đối với Thánh đạo và quả báo đều chấp trước, làm ô nhiễm đạo. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Nếu chỗ thấy của người phàm phu đều chẳng 

thật, vậy nay các pháp ấy làm sao có? 

Phật  dạy:  Các  pháp  chẳng  có  gì,  người  phàm  phu  nơi  chỗ  chẳng  có  gì 

cũng cho là có, vì cớ sao? Vì người phàm phu ấy lìa vô minh tà kiến thời 

không thể có chỗ xem thấy, vì thế nên nói chấp trước chỗ không có gì nên 

gọi  là  vô  minh.  Ví  như  nắm  tay  trống  không  để  gạt  con  nít,  con  nít  chấp 

trước nên cho là có. 

Xá lợi phất hỏi Phật: Những pháp gì không có vì chấp trước nên gọi là vô 

minh? 

Phật đáp: Sắc cho đến mười tám pháp không chung, trong đó vì vô minh 

tham ái nên ức tưởng phân biệt, thứ minh ấy là vô minh, rơi vào hữu biên 

vô  biên,  mất  ánh  sáng  trí  tuệ.  Vì  mất  ánh  sáng  trí  tuệ  nên  không  thấy 

không biết sắc rốt ráo không, không có gì, mà tự sinh ức tưởng phân biệt 

rồi chấp trước; cho đến thức uẩn, mười hai nhập, mười tám giới, mười hai 

nhân duyên, hoặc nghe pháp lành như  sáu Ba la mật cho đến mười tám 

pháp  không  chung,  cũng  như  pháp  thế  gian;  ức  tưởng  phân  biệt  chấp 

trước thánh pháp cũng như vậy.Do vậy gọi là rơi vào số phàm phu, giống 

trẻ con, bị người khinh cười. Như người lấy ngón tay chỉ mặt trăng, người 

ngu chỉ thấy ngón tay không thấy mặt trăng; người trí khinh cười nói: Sao 

ông  không  hiểu  được  ý  người  chỉ,  ngón  tay  là  nhân  duyên  để  biết  mặt 

trăng, mà lại xem ngón tay không biết mặt trăng. Chư Phật hiển thánh nói 

pháp  cho  người  phàm  phu  mà  người  phàm  phu  cứ  chấp  âm  thanh  ngữ 

ngôn,  không  nắm  lấy  ý  thánh  nhân,  không  được  thật  nghĩa.   Vì  không 

được thật nghĩa nên trở lại nơi thật nghĩa sinh chấp trước. Nay Phật chỉ lỗi 

của người phàm phu, nên nói không thể vượt qua ba cõi, cũng không thể 

lìa  hai  thừa.  Vì  không  nắm  được  ý  thánh  nhân  nên  nghe  nói  các  pháp 

không  mà  chẳng  tin,  vì  không  tin  nên  không  thật  hành,  không  an  trú  sáu 

Ba  la  mật,  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung.  Vì  mất  các  công  đức 

như vậy nên gọi là phàm phu, con nít. Con nít chấp trước năm uẩn, mười 

hai nhập, mười tám  giới, ba  độc, các phiền não cho  đến mười tám pháp 

không  chung; Vô thượng,  Chánh đẳng,  Chánh  giác  đều chấp trước, nên 

gọi là kẻ chấp trước. 

Xá lợi phất hỏi: Nếu Bồ tát tu hành như vậy, gọi là không hành Bát nhã ba 

la mật, không hành Bát nhã ba la mật nên chẳng được Trí nhất thiết chủng 

ư? 

Phật hứa khả Xá lợi phất rằng: Như vậy, như vậy! Liền vì nói nhân duyên 

cho là Bồ tát mới tu hành, không có sức phương tiện, nghe nói Bát nhã ba 

la mật ấy, ức tưởng phân biệt, tìm cầu muốn lấy, nghĩ rằng: Ta bỏ cái vui 

thế gian, lại không được Bát nhã ba la mật, ấy là mất cả hai, chuyên tìm 

cầu  muốn  được.  Hoặc  bảo  nói  không,  là  Bát  nhã  ba  la  mật;  hoặc  nói 

không  cũng  không,  là  Bát  nhã  ba  la  mật;  hoặc  nói  các  pháp  như  thật 

tướng là Bát nhã ba la mật. Như vậy dùng sáu mươi hai kiến, chín mươi 

tám tâm kiết sử phiền não, chấp trước cho là Bát nhã ba la mật, cho đến 

Trí  nhất  thiết  chủng  cũng  chấp  như  vậy.  Lấy  tâm  chấp  trước  ấy  mà  học 

các pháp, không thể được Trí nhất thiết chủng. Cùng với đây trái nhau là 

có  thể  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  cũng  có  thể  được  Trí  nhất  thiết  chủng; 

nghĩa là không thấy Bát nhã ba la mật, không thấy hành giả, không thấy 

duyên pháp, không thấy cũng không thấy. 

Xá  lợi  phất  lại  hỏi  nhân  duyên  không  thấy,  Phật  đáp  Bồ  tát  ấy  vào  mười 

tám Không, cho nên không thấy, chẳng phải vô trí nên không thấy. 

(Hết cuốn 43 theo bản Hán) 

--o0o -- 

Cuốn 44 

GIẢI THÍCH: PHẨM HUYỄN HỌC THỨ 11 

(Kinh Ma ha Bát nhã ghi: Phẩm Huyễn Nhân) 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Huyễn Dụ thứ 10) 

Kinh: Lúc ấy Tuệ mạng Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, nếu 

sẽ  có  người  hỏi  rằng:  Người  huyễn  học  Bát  nhã  ba  la  mật,  sẽ  được  Trí 

nhất thiết chủng chăng? Người huyễn học Thiền ba la mật, Tinh tấn ba la 

mật, Nhẫn nhục ba la mật, Giới ba la mật, Thí ba la mật, học bốn niệm xứ 

cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung  và  Trí  nhất  thiết  chủng,  được  Trí 

nhất thiết chủng chăng? Con sẽ đáp thế nào? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Ta  lại  hỏi  ông,  tùy  ý  ông  đáp.  Tu  bồ  đề!  Ý  ông  nghĩ 

sao? Sắc với huyễn có khác chăng? Thọ, tưởng, hành, thức với huyễn có 

khác chăng? 

Tu bồ đề thưa: Thưa không, bạch Thế Tôn! 

Phật  dạy:  Ý  ông  nghĩ  sao?  Mắt  với  huyễn  có  khác  chăng,  cho  đến  ý  với 

huyễn có khác chăng? Sắc cho đến pháp với huyễn có khác chăng? Nhãn 

giới  cho  đến  ý  thức  giới  với  huyễn  có  khác  chăng?  Nhãn  xúc  cho  đến  ý 

xúc,  nhãn  xúc  làm  nhân  duyên  sinh  thọ  cho  đến  ý  xúc  làm  nhân  duyên 

sinh thọ với huyễn có khác chăng? 

Tu bồ đề thưa: Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-  Ý  ông  nghĩ  sao?  Bốn  niệm  xứ  với  huyễn  có  khác  chăng,  cho  đến  tám 

Thánh      đạo phần với huyễn có khác chăng? 

-         Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-         Tu bồ đề! ý ông nghĩ sao? Thí ba la mật với huyễn có khác chăng, 

cho đến mười tám pháp không chung với huyễn có khác chăng? 

-         Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-         Tu bồ đề! Ý ông nghĩ sao? Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác với 

huyễn có khác chăng? 

-         Thưa không,  bạch Thế Tôn! Vì cớ sao? Vì sắc không khác huyễn, 

huyễn không khác sắc, sắc tức là huyễn, huyễn tức là sắc. 

Bạch  Thế  Tôn!  Thọ,  tưởng,  hành,  thức  không  khác  huyễn,  huyễn  không 

khác thọ, tưởng, hành, thức; thức tức là huyễn, huyễn tức là thức. 

Bạch Thế Tôn! Mắt không khác huyễn, huyễn không khác mắt, mắt tức là 

huyễn, huyễn tức là mắt; nhãn xúc làm nhân duyên sinh thọ cho đến ý xúc 

làm nhân duyên sinh thọ cũng như vậy. 

Bạch  Thế  Tôn!  Bốn  niệm  xứ  không  khác  huyễn,  huyễn  không  khác  bốn 

niệm xứ; bốn niệm xứ tức là huyễn, huyễn tức là bốn niệm xứ, cho đến Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác không khác huyễn, huyễn không khác Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác, Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác tức 

là huyễn, huyễn tức là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Phật bảo Tu bồ đề: ý ông nghĩ sao? Huyễn có nhơ có sạch chăng? 

-         Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-         Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? Huyễn có sinh có diệt chăng? 

-         Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-         Nếu pháp chẳng sinh chẳng diệt, pháp ấy có thể học Bát nhã ba la 

mật, sẽ được Trí nhất thiết chủng chăng? 

-         Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-         Ý ông nghĩ sao? Năm thọ ấm giả danh là Bồ tát chăng? 

-         Ðúng vậy, bạch Thế Tôn! 

-         Ý  ông  nghĩ  sao?  Năm  thọ  ấm  giả  danh  có  sinh  diệt  nhơ  sạch 

chăng? 

-         Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-         Ý ông nghĩ sao? Nếu pháp chỉ có danh tự, chẳng phải thân, chẳng 

phải thân nghiệp, chẳng phải khẩu, chẳng phải khẩu nghiệp, chẳng phải ý, 

chẳng phải ý nghiệp, chẳng sinh chẳng diệt, chẳng nhơ chẳng sạch, pháp 

như  vậy  có  thể  học  Bát  nhã  ba  la  mật,  sẽ  được  Trí  nhất  thiết  chủng 

chăng? 

-         Thưa không, bạch Thế Tôn! 

-         Bồ tát ma ha tát nếu học được Bát nhã ba la mật như vậy, sẽ được 

Trí nhất thiết chủng, vì không có gì được. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát nên học Bát 

nhã  ba  la  mật  như  vậy,  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  như 

người huyễn học, vì cớ sao? Bạch Thế Tôn! Nên biết năm ấm tức là người 

huyễn, người huyễn tức là năm ấm. 

Phật bảo Tu bồ đề: Ý ông nghĩ sao? Năm ấm ấy học Bát nhã ba la mật, sẽ 

được Trí nhất thiết chủng chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn! Vì cớ sao? Vì năm ấm ấy tánh không có gì, 

tánh không có gì cũng không thể có được. 

Phật bảo Tu bồ đề: Ý ông nghĩ sao? Năm ấm như mộng học Bát nhã ba la 

mật, sẽ được Trí nhất thiết chủng chăng? 

-         Thưa không, bạch Thế Tôn! Vì cớ sao? Vì tánh mộng không có gì, 

tánh không có gì cũng không thể có được. 

-         Ý  ông  nghĩ  sao?  Năm  ấm  như  tiếng  vang,  như  bóng,  như  ráng 

nắng, như  biến  hóa  học Bát  nhã  ba la  mật, sẽ được Trí nhất thiết chủng 

chăng? 

-         Thưa  không,  bạch  Thế  Tôn!  vì  cớ  sao?  Vì  tiếng  vang,  bóng,  ráng 

nắng,  biến  hóa,  tánh  không  có  gì,  tánh  không  có  gì  cũng  không  thể  có 

được. Sáu căn cũng như vậy. Bạch Thế Tôn! Thức cũng là sáu căn, sáu 

căn tức là năm uẩn. Pháp ấy vì nội không nên không thể có được, cho đến 

vì vô pháp hữu pháp không nên không thể có được. 

Luận. Hỏi: Vì sao Tu bồ đề đem việc ấy hỏi Phật? Nếu có người hỏi người 

huyễn học Bát nhã ba la mật được làm Phật chăng? Phải đáp rằng không 

được. Vì người huyễn hư dối, không có gốc, ngọn, việc ấy dễ đáp, sao lại 

đem hỏi Phật? 

Ðáp: Vì ở phẩm trên Phật nói nghĩa Không sâu xa cho Xá lợi phất, Tu bồ 

đề nghĩ rằng các pháp nhất tướng không có sai biệt, nếu như vậy người 

huyễn và Bồ tát thật khôngcó khác nhau, nhưng Bồ tát tu hành các công 

đức  thì  được  làm  Phật,  còn  người  huyễn  không  thật,  chỉ  gạt  mắt  người, 

không thể làm Phật. 

Hỏi: Người huyễn không thể tu hành công đức, vì không có tâm thức, làm 

sao nói tu hành? 

Ðáp: Tuy thật không tu hành, người thấy in tuồng như tu hành, nên gọi là 

tu  hành.  Như  người  huyễn  dùng  thức  ăn  uống,  tài  vật,  bảy  báu,  bố  thí, 

xuất gia, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, tọa thiền, thuyết pháp v.v... người vô 

trí cho đó là tu hành, không biết là huyễn. 

Tu bồ đề nghĩ rằng: Nếu như Phật nói các pháp nhất tướng, không có gì, 

chỉ là hư dối, người huyễn và Bồ tát thật cho đến Phật không có sai khác. 

Như người huyễn cũng huyễn làm Phật, hành sáu Ba la mật, hàng phục 

ma  binh,  ngồi  đạo  tràng,  thành  Phật  đạo,  phóng  hào  quang,  thuyết  pháp 

độ người, với Bồ tát thực hành thật đạo, được làm Phật, độ chúng sinh, có 

gì sai khác? 

Phật dạy: Ta lại hỏi ông, tùy ý ông đáp lời Ta. 

Hỏi: Cớ sao Phật không đáp thẳng, mà lại hỏi Tu bồ đề khiến tùy ý đáp? 

Ðáp: Tu bồ đề dùng trí tuệ Không, quán ba cõi năm uẩn đều không, tâm 

sinh chán lìa, nhưng vì tập khí phiền não nên tuy biết được tổng tướng các 

Phật pháp đều không, song còn có chỗ yêu quí nên không quán xem được 

Phật  pháp  như  huyễn  không  có  gì.  Vì  vậy  nên  mới  dẫn  dụ  nói:  Như  ông 

lấy  năm  uẩn  Không  làm  chứng,  các  Phật  pháp  cũng  vậy:  ông  quán  năm 

uẩn thế gian là không. Ta quán Phật pháp cũng vậy. Thế nên hỏi Tu bồ đề 

rằng:  Ý  ông  nghĩ  sao?  Sắc  với  huyễn  khác  nhau  chăng?  Huyễn  với  sắc 

khác  nhau  chăng?  Cho  đến  tho,  tưởng,  hành,  thức  cũng  như  vậy,  nếu 

khác thời ông nên hỏi, nếu không khác thời không nên hỏi như vậy. 

Tu bồ đề thưa: Không khác. 

Hỏi: Nếu sắc không khác huyễn, có thể được, vì người huyễn có sắc (còn 

thọ, tưởng, hành, thức không có sắc), cớ sao nói như huyễn không khác? 

Ðáp:  Người  huyễn  có  tướng  mừng,  vui,  lo,  khổ:  người  vô  trí  không  thấy 

cho là có thọ, tưởng, hành, thức. 

Lại  nữa,  Phật  nói  thí  dụ  để  khiến  người  biết  năm  thọ  uẩn  hư  dối  như 

huyễn; năm thọ uẩn tuy không khác với huyễn, song Phật muốn khiến hiểu 

rõ nên nêu làm thí dụ. Chúng sinh cho huyễn là hư dối, còn năm thọ uẩn 

tuy  có  mà  không  khác  huyễn  nên  Tu  bồ  đề  một  lòng  trù  lượng,  biết  năm 

uẩn cùng với huyễn không khác, vì cớ sao? Vì như sắc người huyễn dối 

gạt mắt thịt, có thể làm cho sinh ra lo, mừng, khổ, vui; năm thọ uẩn cũng 

có  thể  dối  gạt  mắt  tuệ,  làm  cho  sinh  tham  dục,  sân  não,  các  phiền  não 

v.v... như trò huyễn, do một ít chú thuật, sự vật, ngôn ngữ làm gốc, có thể 

hiện ra các sự vật thành quách, nhà quán v.v... năm thọ uẩn cũng do một 

ít vô minh thuật đời trước mà có ra hành, thức, danh sắc các thứ. Do vậy, 

nên nói không khác, như người thấy việc huyễn sinh tâm chấp trước, bỏ 

phế sự việc nuôi sống, đến khi huyễn diệt liền sinh hối hận. Năm thọ uẩn 

cũng như vậy, do nghiệp đời trước huyễn sinh ra thân năm uẩn đời nay, 

hưởng thọ năm dục, sinh tham giận, đến khi vô thường bại hoại, tâm nói 

hối hận. Vì  sao ta chấp trước năm uẩn  huyễn  ấy, để  mất thật tướng các 

pháp? Phật mở cửa lạc thuyết cho Tu bồ đề nên đáp huyễn với sắc chẳng 

khác. Nếu không khác, pháp ấy tức là không, vào trong pháp chẳng sinh 

chẳng diệt. Nếu chẳng sinh chẳng diệt, làm sao tu hành Bát nhã ba la mật 

được làm Phật? Tu bồ đề nghĩ rằng: Nếu như vậy, Bồ tát vì cớ gì mỗi mỗi 

hành đạo, cầu Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác? 

Phật biết ý của Tu bồ đề, nên liền đáp: Năm uẩn hư dối, chỉ do giả danh 

gọi  là  Bồ  tát.  Trong  giả  danh  ấy  không  có  nghiệp,  không  có  nhân  duyên 

nghiệp, không có tâm, không có tâm số pháp, không nhơ không sạch,  vì 

rốt ráo không. Phật dạy Bồ tát nên như người huyễn tu hành Bát nhã ba la 

mật,  thân  năm  uẩn  tức  là  người  huyễn,  không  khác.  Từ  nhân  duyên  của 

nghiệp huyễn đời trước, vì từ nghiệp huyễn xuất sinh, nên thân năm uẩn 

ấy cũng không thể thành tựu Phật được, vì sao? Vì bản tánh không có gì. 

Ngoài ra mộng, biến hóa, bóng, tiếng vang v.v... cũng như vậy. 

Hỏi: Cớ sao nói thức tức là sáu nhập? Sáu nhập tức là năm uẩn? 

Ðáp: Thức là chi thứ ba trong mười hai chi nhân duyên, trong ấy cũng có 

sắc,  cũng  có  tâm  số  pháp,  vì  chưa  thành  thục  nên  gọi  là  thức.  Từ  thức 

sinh  sáu  nhập,  hai  thời  ấy  đều  có  năm  uẩn.  Sắc  thành  nên  gọi  là  năm 

nhập, danh thành nên gọi là ý nhập. Sáu nhập không lìa năm uẩn, vì vậy 

nói thức tức là sáu nhập. 

Hỏi:  Nếu  như  vậy  thì  trong  mười  hai  nhân  duyên,  mỗi  mỗi  đều  có  năm 

uẩn, cớ sao nay chỉ nói thức và sáu nhập có năm uẩn. 

Ðáp: Thức ấy là gốc của thân hiện nay. Chúng sinh phần nhiều lầm đối với 

pháp  hiện  tại.  Danh  và  sắc  chưa  thành  thục,  chưa  có  công  dụng  nên 

không nói, còn sáu nhập thì thọ khổ vui, sinh ra tội phước nên nói, ngoài 

mười một nhân duyên ra, nên nói sáu nhập là năm uẩn. 

Lại nữa, Phật biết sau 500 năm, người học phân biệt pháp tướng mỗi mỗi 

khác nhau: Lìa thức nói sắc, lìa sắc nói thức. Muốn phá các chấp kiến đó, 

để khiến họ nhập vào lý rốt ráo không, nên tuy trong thức không có năm 

nhập mà nói thức tức là sáu nhập, trong sáu nhập tuy không đủ năm uẩn 

mà nói sáu nhập tức là năm uẩn. 

Lại nữa, đời trước chỉ có tâm trụ trong sáu nhập, khởi các  thứ ức tưởng 

phân biệt nên sinh ra sáu nhập đời nay. Thân năm uẩn theo thân đời nay 

khởi  ra  các  kiết  sử  tạo  sáu  nhập  năm  uẩn  đời  sau.  Cứ  triển  chuyển  như 

vậy, cho nên nói thức tức là sáu nhập, sáu nhập tức là năm uẩn. Pháp ấy 

trong  nội  không  không  thể  có  được,  cho  đến  trong  vô  pháp  hữu  pháp 

không không thể có được. 

Kinh: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bồ tát mới phát tâm 

Ðại thừa, nghe nói Bát nhã ba la mật, sẽ không kinh, hãi, sợ ư? 

Phật bảo Tu bồ đề: Nếu Bồ tát mới phát tâm Ðại thừa mà đối với Bát nhã 

ba la mật không có  phương tiện thiện  xảo cũng không gặp thiện tri thức, 

thời Bồ tát ấy hoặc kinh, hoặc hãi, hoặc sợ. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Thế  nào  là  phương  tiện 

thiện  xảo,  mà  Bồ  tát  tập  hành  phương  tiện  ấy  thì  không  kinh,  không  hãi, 

không sợ? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Có  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  tâm 

tương  ưng  với  Trí  nhất  thiết  chủng,  quán  sắc  tướng  vô  thường  cũng 

không  thể  có  được;  quán  thọ,  tưởng,  hành,  thức  tướng  vô  thường  cũng 

không thể có được. Tu bồ đề! Ầy gọi là Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã 

ba la mật có phương tiện thiện xảo. 

Lại nữa, Bồ tát ma ha tát tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng, quán sắc 

tướng  khổ  cũng  không  thể  có  được;  quán  thọ.  tưởng,  hành,  thức  tướng 

khổ  cũng  như  vậy.  Tâm  tương  ưng  với  Trí  nhất  thiết  chủng,  quán  sắc 

tướng vô ngã cũng không thể có được; quán thọ, tưởng, hành, thức tướng 

vô ngã cũng như vậy. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  tâm  tương  ưng  với  Trí  nhất  thiết 

chủng, quán sắc tướng không cũng không thể có được; quán thọ, tưởng, 

hành,  thức  tướng  không  cũng  như  vậy.  Quán  sắc  tướng  vô  tướng  cũng 

không  thể  có  được;  quán  thọ,  tưởng,  hành,  thức  tướng  vô  tướng  cũng 

như  vậy.  Quán  sắc  tướng  vô  tác  cũng  không  thể  có  được;  quán  thọ, 

tưởng, hành, thức tướng vô tác cũng như vậy. Quán sắc tướng tịch diệt là 

không  thể  có  được,  cho  đến  quán  thức  tướng  tịch  diệt  cũng  như  vậy. 

Quán sắc tướng lìa cũng không thể có được, cho đến quán thức tướng lìa 

cũng  như  vậy;  ấy  gọi  là  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu  hành  Bát  nhã  Ba  la  mật  có 

phương tiện thiện xảo. 

Lại  nữa,Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  quán  sắc 

tướng vô thường cũng không thể có được; quán sắc tướng khổ, tướng vô 

ngã, tướng không, tướng vô tướng, tướng vô tác, tướng tịch diệt, tướng 

lìa cũng không thể có được; quán thọ, tưởng, hành, thức cũng như  vậy. 

Lúc  ấy  Bồ  tát  ma  ha  tát  nghĩ  rằng:  Ta  sẽ  vì  hết  thảy  chúng  sinh  mà  nói 

pháp vô thường cũng không thể có được; sẽ vì hết thảy chúng sinh mà nói 

tướng  khổ,  tướng  vô  ngã,  tướng  không,  tướng  vô  tướng,  tướng  vô  tác, 

tướng tịch diệt, tướng lìa cũng không thể có được; ấy gọi là Bồ tát ma ha 

tát Bố thí ba la mật. 

Lại nữa, Bồ tát ma ha tát không đem tâm Thanh văn, Bích chi Phật quán 

sắc vô thường cũng không thể có được; không đem tâm Thanh văn, Bích 

chi  Phật  quán  thức  vô  thường  cũng  không  thể  có  được;  không  đem  tâm 

Thanh văn, Bích chi Phật quán sắc khổ, vô ngã, không, vô tướng, vô tác, 

tịch  diệt,  lìa  cũng  không  thể  có  được;  quán  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cũng 

như vậy; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát tịnh Giới ba la mật. 

Lại nữa, Tu bồ đề!  Bồ tát ma ha tát tu  hành Bát nhã ba la  mật, nghe nói 

các pháp tướng vô thường cho đến tướng lìa mà tâm an nhẫn, muốn, vui; 

ấy gọi là Bồ tát ma ha tát Nhẫn nhục ba la mật. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật, tâm tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, quán sắc tướng vô thường cũng không thể 

có  được,  cho  đến  tướng  lìa  cũng  không  thể  có  được.  Quán  thọ,  tưởng, 

hành, thức cũng như vậy. Tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng không 

bỏ không ngừng; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát Tinh tấn ba la mật. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật, không khởi 

ý Thanh văn, Bích chi Phật và các tâm bất thiện; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát 

Thiền ba la mật. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật, tư duy như 

vầy:  Không  vì  không  sắc  nên  sắc  không,  sắc  tức  là  không,  không  tức  là 

sắc; thọ, tưởng, hành, thức cũng như vậy. Không vì không nhãn nên nhãn 

không,  nhãn  tức  là  không,  không  tức  là  nhãn,  cho  đến  ý  xúc  làm  nhân 

duyên sinh thọ, không vì không thọ nên thọ không, thọ tức là không, không 

tức là thọ. Không vì không bốn niệm xứ nên bốn niệm xứ không, bốn niệm 

xứ tức là không, không tức là bốn niệm xứ; cho đến không vì không mười 

tám pháp không chung nên mười tám pháp không chung không, mười tám 

pháp  không  chung  tức  là  không,  không  tức  là  mười  tám  pháp  không 

chung.  Như  vậy,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật 

không kinh, không hãi, không sợ. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Thế nào là Bồ tát ma ha tát 

được thiện tri thức thủ hộ nên nghe nói Bát nhã ba la mật mà không kinh, 

không hãi, không sợ? 

Phật bảo Tu bồ đề: Thiện tri thức của Bồ tát ma ha tát là người nói sắc vô 

thường cũng không thể có được, nắm giữ căn lành ấy, không xu hướng 

đạo Thanh văn, Bích chi Phật, chỉ xu hướng Nhất thiết trí; ấy gọi là thiện tri 

thức  của  Bồ  tát  ma  ha  tát.  Người  nói  thọ,  tưởng,  hành,  thức  vô  thường 

cũng  không  thể  có  được;  nắm  giữ  căn  lành  ấy,  không  xu  hướng  đạo 

Thanh  văn,  Bích  chi  Phật,  chỉ  xu  hướng  Nhất  thiết  tri;  ấy  gọi  là  thiện  tri 

thức của Bồ tát ma ha tát. 

Tu bồ đề!  Bồ tát ma ha tát còn  có thiện  tri thức,  nói sắc khổ cũng không 

thể có được; nói thọ, tưởng, hành, thức khổ cũng không thể có được; nói 

sắc  vô  ngã  cũng  không  thể  có  được;  nói  thọ,  tưởng,  hành,  thức  vô  ngã 

cũng  không  thể  có  được;  nói  sắc  không,  vô  tướng,  vô  tác,  tịch  diệt,  lìa 

cũng không thể có được; nói thọ, tưởng, hành, thức không, vô tướng, vô 

tác, tịch diệt, lìa, cũng không thể có được. Nắm giữ căn lành ấy, không xu 

hướng đạo Thanh  văn, Bích chi  Phật, chỉ  xu hướng Nhất thiết trí. Tu bồ 

đề! Ấy gọi là thiện tri thức của Bồ tát ma ha tát. 

Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát còn có thiện tri thức nói mắt vô thường, cho đến 

mắt lìa cũng không thể có được; cho đến ý xúc làm nhân duyên sinh thọ, 

nói là vô thường cho đến lìa cũng không thể có được. Nắm giữ căn lành 

ấy,  không  xu  hướng  đạo  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật,  chỉ  xu  hướng  Nhất 

thiết tri; ấy gọi là thiện tri thức của Bồ tát ma ha tát. 

Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát còn có thiện tri thức nói tu bốn niệm xứ cho đến 

tu bốn niệm xứ lìa, cũng không thể có được. Nắm giữ căn lành ấy, không 

xu  hướng  đạo  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật,  chỉ  xu  hướng  Nhất  thiết  trí.  Tu 

bồđề!  Ấy gọi là thiện tri thức của Bồ tát  ma ha tát,  cho  đến thiện tri thức 

nói  tu  mười  tám  pháp  không  chung,  tu  Nhất  thiết  trí  cũng  không  thể  có 

được.  Nắm  giữ  căn  lành  ấy,  không  xu  hướng  đạo  Thanh  văn,  Bích  chi 

Phật chỉ xu hướng Nhất thiết trí; ấy gọi là thiện tri thức của Bồ tát ma ha 

tát. 

Luận. Hỏi. Cớ sao Tu bồ đề sinh nghi hỏi Phật rằng: Bồ tát mới phát tâm 

nghe nói Bát nhã ba la mật, sẽ không kinh, hãi, sợ? 

Ðáp:  Nghe  nói  không  có  Bồ  tát  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  nhưng  thân 

năm uẩn không, cũng không thể tu hành Bát nhã ba la mật, nên sinh nghi: 

Ai sẽ tu hành Bát nhã? Thế nên hỏi Phật. 

Phật dạy: Nếu Bồ tát không đầy đủ nhân duyên trong ngoài, sẽ có sợ hãi. 

Nhân duyên trong là không có chánh ức niệm, không có trí tuệ lanh lợi, đối 

với chúng  sinh không có bi  tâm sâu  xa,  bên trong không  có  phương tiện 

như  vậy.  Nhân  duyên  ngoài  là  không  sinh  ở  trung  tâm  quốc  độ,  không 

được nghe Bát nhã ba la mật, không gặp thiện tri thức dứt nghi cho, không 

có  nhân  duyên  ngoài  như  vậy.  Nhân  duyên  trong  ngoài  không  hòa  hợp 

nên sinh kinh, hãi, sợ. Nay Tu bồ  đề  hỏi phương tiện  ấy, Phật đáp: Tâm 

tương ưng với Trí nhất thiết chủng quán các pháp cũng không thủ đắc các 

pháp. 

Hỏi. Phương tiện có khi quán sắc có các tướng vô thường v.v... nên không 

sợ hãi, sao nay chỉ  nói tâm tương  ưng  với Trí nhất thiết chủng quán các 

pháp nên không sợ hãi? 

Ðáp:  Bồ  tát  từ  trước  lại  đây  chỉ  quán  các  pháp  không,  tâm  thô  nên  sinh 

đắm trước. Nay phân biệt quán, như ý Phật, đối với chúng sinh khỏi tâm 

đại bi, không đắm trước hết thảy pháp, đối với trí tuệ không có gì được, 

chỉ muốn độ chúng sinh, dùng vô thường, không, v.v... các thứ quán các 

pháp, cũng không thủ đắc pháp ấy. Quán các pháp như vậy rồi, suy nghĩ 

rằng:  Ta  dùng  pháp  ấy  độ  chúng  sinh,  khiến  xa  lìa  điên  đảo.  Vì  vậy  nên 

tâm  không  đắm  trước,  không  thấy  có  một  pháp  nhất  định;  ví  như  thầy 

thuốc hòa hợp các thứ thuốc, người mắc bệnh lạnh thì cho thuốc nóng, đối 

với bệnh nóng là chẳng phải thuốc; trong hai sự bố thí, pháp thí là lớn, ấy 

gọi là Thí ba la mật. Năm Ba la mật kia cũng như vậy, tùy theo nghĩa mà 

phân biệt. 

Lại  nữa,  phương  tiện  của  Bồ  tát  là:  Chẳng  phải  vì  mười  tám  không,  nên 

khiến sắc không, vì cớ sao? Vì không lấy tướng không cưỡng ép làm cho 

không. Sắc tức là không, sắc ấy từ xưa đến nay thường tự không, vì sắc 

tướng không, nên không tức là sắc; cho đến các Phật pháp cũng như vậy. 

Thiện  tri  thức  là  người  dạy  người  khiến  đem  trí  tuệ  ấy  hồi  hướng  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. Bồ tát trước đó biết các quán vô thường, 

không v.v... nay chỉ nói hồi hướng, là khác. 

Kinh: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Cớ sao Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã 

ba la mật không có  phương tiện thiện  xảo, theo  ác tri thức  nên  nghe nói 

Bát nhã ba la mật thì kinh, hãi, sợ? 

Phật bảo Tu bồ đề: Bồ tát ma ha tát lìa tâm Nhất thiết trí, tu Bát nhã ba la 

mật, được Bát nhã ba la mật ấy, nhớ nghĩ Bát nhã ba la mật ấy, đối với sự 

tu hành Thiền ba la mật, Tinh tấn ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tịnh giới ba 

la mật, Bố thí ba la mật, đều nhớ nghĩ. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát vì lìa tâm Tát bà nhã, mà quán sắc nội 

không, cho đến vô pháp hữu pháp không; quán thọ, tưởng, hành, thức nội 

không cho đến vô pháp hữu pháp không; quán nhãn nội không cho đến vô 

pháp hữu pháp không, cho đến quán ý xúc làm nhân duyên sinh thọ, nội 

không cho đến vô pháp hữu pháp không, đối với các Không có chỗ nhớ, 

có chỗ được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật, vì lìa tâm 

Tát  bà  nhã  mà  tu  bốn  niệm  xứ,  cũng  nhớ,  cũng  được.  Cho  đến  tu  mười 

tám pháp không chung, cũng nhớ cũng được. Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát 

ma  ha  tát  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  vì  không  có  phương  tiện  thiện  xảo, 

nên nghe nói Bát nhã ba la mật ấy thì kinh, hãi, sợ. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Cớ  sao  Bố  tát  ma  ha  tát 

theo ác tri thức nghe nói Bát nhã ba la mật thì kinh, hãi, sợ? 

Phật bảo Tu bồ đề! Ác tri thức của Bồ tát ma ha tát dạy xa lìa Bát nhã ba 

la mật, Thiền ba la mật, Tinh tấn ba la mật, Nhẫn nhục ba la mật, Tịnh giới 

ba la mật, Bố thí ba la mật. Tu bồ đề! Ấy là ác tri thức của Bồ tát ma ha tát. 

Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát còn có ác tri thức không nói việc ma, không nói 

tội của ma, không nói rằng ma hiện làm hình tượng Phật đi đến dạy Bồ tát 

xa lìa sáu Ba la mật, mà nói với Bồ tát rằng: Thiện nam tử tu Bát nhã ba la 

mật làm chi! Tu Thiền ba la mật, Tinh tấn ba la mật, Nhẫn nhục ba la mật, 

Tịnh giới ba la mật, Bố thí ba la mật làm chi! Nên biết, đó là ác tri thức của 

Bồ tát ma ha tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ác ma còn hiện làm hình tượng Phật đi đến chỗ Bồ tát 

nói kinh Thanh văn, hoặc Khế kinh ( Sutrra – Tu đa la, Tu đố lộ) cho đến 

Luận nghị (Ưu ba đề xá). Dạy bảo phân biệt diễn nói Kinh như vậy, không 

nói việc ma, tội ma, nên biết đó là ác tri thức của Bồ tát ma ha tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ác ma hiện làm hình tượng Phật đi đến chỗ Bồ tát nói 

rằng: Thiện nam tử! Ông không có tâm Bồ tát chơn thật, cũng chẳng phải 

địa vị bất thối chuyển, ông cũng không thể được Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác. Không nói cho biết việc ma, tội ma như vậy, nên biết đó là ác 

tri thức của Bồ tát ma ha tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ác ma hiện làm hình tượng Phật đi đến chỗ Bồ tát, nói 

với Bồ tát rằng: Thiện nam tử! Sắc không, vô ngã, vô ngã sở; thọ, tưởng, 

hành, thức không, vô ngã, vô ngã sở, nhãn không, vô ngã, vô ngã sở; cho 

đến ý xúc làm nhân duyên sinh thọ không, vô ngã, vô ngã sở, Bố thí ba la 

mật không, cho đến Bát nhã ba la mật không, bốn niệm xứ không, cho đến 

mười tám pháp không chung không, thì ông dùng Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác làm chi! Việc ma, tội ma như vậy lại không nói không dạy, nên 

biết đó là ác tri thức của Bồ tát ma ha tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ác ma hiện làm thân Bích chi Phật đi đến chỗ Bồ tát nói 

với Bồ tát rằng: Thiện nam tử!  Mười  phương đều không, trong đó không 

có  Phật,  không  có  Bồ  tát,  không  có  Thanh  văn.  Việc  ma,  tội  như  vậy  lại 

không nói không dạy, nên biết đó là ác tri thức của Bồ tát ma ha tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ác ma hiện làm thân Hòa thượng, A xà lê, đi đến chỗ 

Bồ tát dạy xa lìa đạo Bồ tát, dạy xa lìa Trí nhất thiết chủng, xa lìa bốn niệm 

xứ cho đến tám Thánh đạo phần, dạy xa lìa Bố thí ba la mật cho đến dạy 

xa lìa mười tám pháp không chung, dạy tu vào không, vô tướng, vô tác, 

nói rằng: Thiện nam tử! Ông tu niệm các pháp  ấy sẽ  chứng được Thanh 

văn chứ dùng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác làm chi! Việc ma, tội ma 

như vậy lại không nói không dạy, nên biết đó là ác tri thức của Bồ tát ma 

ha tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ác ma hiện làm hình tượng cha mẹ đi đến chỗ Bồ tát, 

nói với Bồ tát rằng: Này con, con nên vì chứng quả Tu đà hoàn mà siêng 

tinh tấn, cho đến nên vì chứng quả A la hán mà siêng tinh tấn, chứ dùng 

Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  làm  chi!  Mà  cầu  Vô  thượng  Chánh 

đẳng Chánh giác, để phải chịu sống chết vô số kiếp, cắt tay cắt chân, chịu 

đủ các thống khổ! Việc ma, tội ma như vậy lại không nói không dạy, nên 

biết đó là ác tri thức của Bồ tát ma ha tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ác ma hiện làm hình tượng Tỳ kheo đi đến chỗ Bồ tát, 

nói  với  Bồ  tát  rằng:  Con  mắt  vô  thường  là  pháp  có  thật,  cho  đến  ý  vô 

thường là pháp có thật; con mắt khổ, con mắt vô ngã, con mắt không, vô 

tướng,  vô  tác,  tịch  diệt,  lìa  là  pháp  có  thể  nói;  cho  đến  ý  cũng  như  vậy. 

Dùng pháp có sở đắc để nói bốn niệm xứ, cho đến dùng pháp có sở đắc 

để nói mười tám pháp không chung của Phật. Tu bồ đề! Việc ma, tội ma 

như vậy, lại không dạy không nói, nên biết đó là ác tri thức của Bồ tát ma 

ha tát, biết rồi nên xa lánh. 

Luận.  Trước  lược  nói  không  có  phương  tiện,  nay  nói  rộng  không  có 

phương tiện. Nghĩa là lìa tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng, tu hành 

Bát nhã, được định hướng Bát nhã ba la mật ấy, cho đến các Phật pháp 

cũng như vậy. Vì tự mình không có phương tiện lại được ác tri thức dạy 

vậy. 

Lại  nữa,  ác  tri  thức  làm  mất  lợi  ích  lớn,  đủ  thứ  phá  hoại  người,  là  nhân 

duyên  của  đại  ác.  Phật  còn  dùng  nhiều  nhân  duyên  nói  rõ  tướng  ác  tri 

thức. 

Ác  tri  thức  là  dạy  người  xa  lìa  sáu  Ba  la  mật,  hoặc  dạy  xa  lìa,  không  tin 

quả  báo  tội  phước;  hoặc  vì  chấp  trước  Bát  nhã  ba  la  mật  nói  rằng  các 

pháp rốt ráo không, người làm sao tu? Hoặc tán thán Tiểu thừa, nói rằng 

người chỉ tự do thoát khỏi khổ già bệnh chết, chứ chúng sinh can dự chi 

việc ngươi! Có các  nhân duyên như  vậy dạy người ta lìa;  ấy gọi là ác tri 

thức. 

Lại nữa, ác tri thức là không dạy cho đệ tử biết  ma là giặc của Phật, ma là 

chủ cõi Dục, có thế lực lớn, thường ghét người hành đạo. Phật có oai lực 

lớn,  nên  ma  không  thể  phá  hoại,  chỉ  phá  hoại  được  Bồ  tát  nhỏ,  cho  đến 

hiện làm hình tượng Phật đi đến phá hoại Bồ tát đang hành lục độ, Hoặc 

tán thán, khai mở, luận thuyết theo các kinh khác của Thanh văn cần phải 

học. Hoặc hiện làm thân Phật đến nói với Bồ tát rằng: Ông không thể làm 

Phật.  Hoặc  nói  con  mắt  v.v...  hết  thảy  các  pháp  không,  dùng  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác làm chi! Hoặc hiện làm thân Bích chi Phật, hoặc 

nói nhân không của ba thừa trong mười phương thế giới, người cầu Phật 

đạo, chỉ có tên suông, ông tại sao muốn làm Phật! Hoặc dạy khiến xa lìa 

ba mươi bảy phẩm đạo của Bồ tát, khiến vào trong ba môn giải thoát của 

Thanh  văn,  ông  vào  ba  môn  ấy  thật  tế  chứng  ngộ  dứt  hết  các  khổ,  ông 

siêng tinh tấn để chứng được bốn quả, chứ dùng Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh  giác  làm  chi!  Hoặc  hiện  làm  Hòa  thượng,  A  xà  lê,  cha  mẹ  đi  đến 

dạy khiến xa lìa Phật đạo, phải luống chịu cắt tay, chân, tai, mũi đem cho 

mới cầu được, nếu không cho thời phá hỏng ý nguyện cầu Phật đạo, nếu 

cho thời chịu đau khổ. Hoặc có khi hiện A la hán, Tỳ kheo mặc áo rách đi 

đến nói con mắt là không, vô thường, khổ; không, vô thường, vô tác, tịch 

diệt, lìa cho đến các Phật pháp cũng như vậy. Chỉ nói theo lối có sở đắc 

thủ tướng, ức tưởng phân biệt. Vô lượng các việc ma như vậy, không dạy 

cho biết, ấy gọi là ác tri thức. 

Xa  lánh  là  vì  ác  tri  thức  không  có  lợi  ích,  như  giặc  nói  lời  dịu  ngọt,  đến 

thân cận mà hại người. Ác tri thức còn quá hơn thế, vì sao? Vì giặc chỉ hại 

thân trong một đời, còn ác tri thức thì đời đời hại người; giặc chỉ có thể hại 

mạng cướp của, còn ác tri thức thì hại tuệ mạng căn, cướp vô lượng báu 

Phật pháp, biết rồi, phải gấp rút cả thân tâm đều xa lánh. 

GIẢI THÍCH: PHẨM CÚ NGHĨA THỨ 12 

(Kinh Ðại Bát Nhã ghi: Phẩm Thí Dụ) 

Kinh: Bấy giờ Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Thế nào là cú 

nghĩa Bồ tát? 

Phật bảo Tu bồ đề: Không có cú nghĩa là cú nghĩa Bồ tát, vì sao? Vì trong 

Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  không  có  nghĩa  xứ,  cũng  vô  ngã,  vì 

thế không có cú nghĩa là cú nghĩa Bồ tát. Tu bồ đề! Thí như chim bay giữa 

hư  không  không  có  dấu  chân,  cú  nghĩa  Bồ  tát  thật  không  có  cũng  như 

vậy. 

Tu bồ đề! Thí như việc thấy ở trong mộng không có nơi chốn, cú nghĩa Bồ 

tát thật không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Thí như huyễn không có nghĩa thật, như sóng nắng, như tiếng 

vang, như bóng, như Phật biến hóa (kinh Ðại Bát nhã ghi : Phật sắc, thọ, 

tưởng, hành, thức; Phật sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp v.v... ND), không 

có thật nghĩa, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Thí như như, pháp tánh, pháp tướng, pháp vị, thật tế, không có 

thật nghĩa, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Thí như sắc người huyễn không có thật nghĩa; thọ, tưởng, hành, 

thức  người  huyễn  không  có  thật  nghĩa.  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  hành  Bát 

nhã ba la mật, cú nghĩa Bồ tát thật không có cũng như vậy. 

Tu  bồ  đề!  Thí  như  con  mắt  người  huyễn  không  có  thật  nghĩa,  cho  đến  ý 

không có thật nghĩa. 

Tu  bồ  đề!  Như  sắc  người  không  có  thật  nghĩa  cho  đến  pháp  không  có 

nghĩa;  nhãn  xúc  cho  đến  ý  xúc  làm  nhân  duyên  sinh  thọ  không  có  thật 

nghĩa. Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, cú nghĩa Bồ tát thật 

không có cũng như vậy. 

Tu  bồ  đề!  Như  người  huyễn  khi  tu  hành  nội  không  không  có  thật  nghĩa, 

cho đến tu hành vô pháp hữu pháp không không có thật nghĩa. Bồ tát ma 

ha tát khi tu hành Bát nhã ba la  mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như 

vậy. 

Tu  bồ  đề!  Như  người  huyễn  tu  bốn  niệm  xứ  cho  đến  mười  tám  pháp 

không chung không có thật nghĩa. Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba 

la mật, cú nghĩa Bồ tát thật không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Như sắc của Như Lai, Ứng cúng, Chánh biến tri không có thật 

nghĩa, vì sắc ấy không có. Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, 

cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Như thọ, tưởng, hành, thức của Như Lai, Ứng cúng, Chánh biến 

tri không có thật nghĩa, vì thức ấy không có. Bồ tát ma ha tát khi tu hành 

Bát nhã ba la mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Như mắt Phật không có nơi chốn, cho đến ý không có nơi chốn; 

sắc cho đến  pháp không có nơi  chốn;  nhãn  xúc cho  đến ý  xúc làm nhân 

duyên sinh thọ không có nơi chốn. Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba 

la mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Như Phật nội không không có nơi  chốn, cho đến vô pháp hữu 

pháp không không có nơi chốn. Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la 

mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu  bồ  đề!  Như  bốn  niệm  xứ  của  Phật  không  có  nơi  chốn,  cho  đến  mười 

tám  pháp  không  chung  không  có  nơi  chốn.  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  hành 

Bát nhã ba la mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu  bồ  đề!  Như  trong  hữu  vi  tánh  không  có  nghĩa  vô  vi  tánh,  trong  vô  vi 

tánh không có nghĩa hữu vi tánh. Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba 

la mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu Bồ đề! Như nghĩa bất sinh bất diệt không có nơi chốn. Bồ tát ma ha tát 

khi tu hành Bát nhã ba la mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Như chẳng làm, chẳng ra, chẳng được, chẳng nhơ, chẳng sạch 

nên không có nơi chốn. Cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Pháp gì chẳng sinh chẳng diệt nên không có nơi 

chốn? Pháp gì chẳng làm, chẳng ra, chẳng được, chẳng nhơ, chẳng sạch 

nên không có nơi chốn? 

Phật bảo Tu bồ đề: Sắc chẳng sinh chẳng diệt nên không có nơi có chốn; 

thọ, tưởng, hành, thức chẳng sinh chẳng diệt nên không có nơi chốn, cho 

đến chẳng nhơ, chẳng sạch cũng như vậy. 

Mười hai nhập, mười tám giới chẳng sinh chẳng diệt nên không có nơi có 

chốn, cho đến chẳng nhơ, chẳng sạch cũng như vậy. 

Bốn  niệm  xứ  chẳng  sinh  chẳng  diệt  nên  không  có  nơi  chốn,  cho  đến 

chẳng nhơ chẳng sạch cũng như vậy; mười tám pháp không chung chẳng 

sinh chẳng diệt nên không có nơi có chốn, cho đến chẳng nhơ chẳng sạch 

cũng như vậy. Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, cú 

nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Như tịnh nghĩa bốn niệm xứ rốt ráo không thể có được. Bồ tát 

ma  ha  tát  khi  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  cú  nghĩa  Bồ  tát  không  có  cũng 

như vậy. 

Tu bồ đề! Như tịnh nghĩa bốn Chánh cần cho đến mười tám pháp không 

chung rốt ráo không thể có được. Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la 

mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu  bồ  đề!  Như  trong  tướng  tịnh  tướng  ngã  không  thể  có  được,  vì  tướng 

ngã không có; cho đến trong tướng tịnh, tướng kẻ biết, kẻ thấy không thể 

có được, vì tướng biết thấy không có. Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát tu hành 

Bát nhã ba la mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Thí như khi mặt trời xuất hiện, không có bóng tối; Bồ tát ma ha 

tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Thí như lúc kiếp tận lửa đốt, không còn việc gì. Bồ tát ma ha tát 

khi tu hành Bát nhã ba la mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Trong tịnh giới uẩn của Phật không có phá giới. Tu bồ đề! Bồ tát 

ma  ha  tát  khi  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  cú  nghĩa  Bồ  tất  không  có  cũng 

như vậy. 

Tu bồ đề! Như trong định uẩn của Phật không có tâm tán loạn, trong tuệ 

uẩn của Phật không có tâm ngu si, trong giải thoát uẩn của Phật không có 

không giải thoát, trong giải thoát tri kiến uẩn của Phật không có không giải 

thóat tri kiến. Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, cú 

nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy. 

Tu bồ đề! Thí như trong ánh sáng Phật, ánh sáng mặt trời mặt trăng không 

hiện, trong ánh sáng Phật ánh sáng của trời Tứ thiên vương, trời ba mươi 

ba,  trời  Dạ  ma,  trời  Ðâu  xuất  đà,  trời  Hóa  lạc,  trời  Tha  hóa  tự  tại,  trời 

Phạm chúng cho đến trời A ca nị tra không hiện. Tu bồ đề! Bồ tát ma ha 

tát tu hành Bát nhã ba la mật, cú nghĩa Bồ tát không có cũng như vậy, vì 

cớ  sao?  Vì  hết  thảy  pháp  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  Bồ  tát, 

nghĩa Bồ tát, đều chẳng hợp, chẳng tán, không sắc không hình, không đối 

ngại, nghĩa là nhất tướng vô tướng. 

Như vậy, Tu bồ đề! Bổ đề! Bồ tát ma ha tát đối với hết thảy pháp cần nên 

học, nên biết. 

Luận.  Hỏi.  Từ  trước  lại  đây  Phật  với  Tu  bồ  đề,  dùng  đủ  thứ  nhân  duyên 

phá danh tự Bồ tát, sao nay còn hỏi cú nghĩa Bồ tát? 

Ðáp: Tu bồ đề phá danh tự Bồ tát, Phật không phá; nói danh tự Bồ tát từ 

trước  lại  đây  rốt  ráo  không,  chỉ  từ  trong  số  năm  uẩn  giả  danh  là  Bồ  tát. 

Song chúng sinh cho giả danh là thật,  nên Phật nói gỉa danh không thật, 

chỉ từ các pháp số hòa hợp làm tên gọi. 

Lại nữa, Phật pháp vô lượng vô biên, không thể nghĩ bàn. Tu bồ đề nhân 

danh  tự  Bồ  tát  không  mà  nói  tướng  Bát  nhã  ba  la  mật,  nay  muốn  nghe 

Phật giảng tự nghĩa Bồ tát, nhân đó mà nói Bát nhã ba la mật. 

Lại nữa, nhân duyên nên hỏi có vô lượng vô biên, nghĩa là âm thanh của 

Phật  có  sáu  mươi  thứ  trang  nghiêm,  có  thể  khiến  cho  chư  thiên  chuyên 

nghe huống gì người. Chỉ có âm thanh đủ khiến người ưa nghe huống gì 

nói đến nghĩa lợi ích lớn! 

Tu bồ đề theo Phật nghe việc ấy, đối với người chưa phát tâm Vô thượng 

Chánh  đẳng  Chánh  giác  nên  khiến  họ  phát  tâm;  người  đã  phát  tâm  mà 

chưa thực hành sáu Ba la mật, thì khiến họ thực hành; người thực hành 

mà  không  thanh  tịnh  thì  khiến  họ  thanh  tịnh;  người  thực  hành  thanh  tịnh 

thì khiến trú địa  vị bất thối; thành tựu chúng sinh, đầy đủ Phật pháp, cho 

đến được một đời bổ xứ. 

Do vô lượng nhân duyên lợi ích như vậy, nên Phật dùng Tu bồ đề làm vấn 

chủ,  để  nói  với  chúng  sinh  ở  tại  pháp  hội  trong  mười  phương  thế  giới. 

Phật bảo Tu bồ đề:  Vô nghĩa là cú nghĩa Bồ tát, Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác không nơi chốn, cũng không ngã không tên, ở trong đó không 

nơi nương tựa, tức là pháp không, không ngã danh, không người đắc đạo. 

Phật khai thị cho Tu bồ đề: Nếu ông biết không ta, không của ta, thì chứng 

A la hán. Bồ tát cũng như vậy, đối với Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác 

không ta, không của ta, giống như chim bay giữa hư không, không có dấu 

chân.  Bồ tát nghĩa cũng như  vậy, đi giữa các pháp hư không, không nơi 

nương tựa trú trước, vì lẽ ấy, nói không có cú nghĩa Bồ tát. 

Hỏi:  Thế  nào  là  Bồ  tát  cú?  Theo  ngữ  pháp  của  Thiên  Trúc  (Ấn  Ðộ),  các 

chữ hợp lại thành lời, các lời hợp lại thành cú. Như “Bồ” là một chữ, “Ðề” 

là một chữ, hai chữ ấy không hợp lại thời không có lời, nếu hợp lại gọi là 

“Bồ đề”, Trung Hoa dịch là trí tuệ vô thượng. “Tát đỏa” hoặc gọi là chúng 

sinh, hoặc gọi là đại tâm; vì trí tuệ vô thượng mà phát đại tâm, gọi là Bồ đề 

Tát đỏa. Nguyện muốn làm cho chúng sinh thành đạo Vô thượng, ấy gọi là 

Bồ đề Tát đỏa. 

Lại nữa, trong phẩm này Phật và đệ tử dùng các nhân duyên nói nghĩa Bồ 

tát  ma  ha  tát.  Bồ  đề  một  lời,  Tát  đỏa  một  lời,  hai  lời  hợp  lại  nên  gọi  là 

nghĩa.  Nếu  muốn  danh  tự,  ngữ  cú,  thời  đều  đồng  một  việc,  không  nơi 

chốn. Nay Tu bồ đề hỏi do pháp có tướng nhất định gì gọi là cú nghĩa Bồ 

tát. Thiên Trúc nói “ Ba đà”, Trung Hoa dịch là “Cú”. Cú ấy có các nghĩa, 

như trong thí dụ ở sau sẽ nói. 

Hỏi:  Chỉ  cần  lấy  việc  chim  bay  giữa  hư  không  thì  cũng  đủ  chỉ  rõ  cú 

nghĩa,cớ sao phải nói rộng nhiều thứ? 

Ðáp: Chúng sinh nghe lãnh thọ, có nhiều hạng không đồng, có người ưa 

nghĩa, có người ưa thí dụ. Thí dụ có thể làm cho hiểu nghĩa, nhân ví dụ 

mà sinh tâm ưa thích, như người sinh ra đoan chánh, lại thêm trang sức, 

càng  làm  cho  rực  sáng.  Trong  thí  dụ  này  phần  nhiều  lấy  nghĩa  để  ví  dụ 

nghĩa, như sau đây nói: Như mộng, như bóng, như tiếng vang, như sóng 

nắng,  như  việc  Phật  hóa  ra,  các  việc  ấy  hư  dối,  như  trước  nói.  Bồ  tát 

nghĩa cũng như vậy, chỉ có thể tai tiếng, hư dối không thật, vì thế, Bồ tát 

không nên tự cao. Các câu như như, pháp tánh, pháp tướng, thật tế v.v..., 

không có nghĩa nhất định, như người huyễn, không có năm uẩn cho đến 

các  Phật  pháp,  như  năm  pháp  uẩn  của  Phật  (  Phật  do  năm  pháp  uẩn  là 

giới,  định,  tuệ,  giải  thoát,  giải  thoát  tri  kiến  hợp  thành  –  ND)  cho  đến  hết 

thảy pháp; như trong pháp hữu vi không có pháp vô vi, như trong pháp vô 

vi không có pháp hữu vi. Pháp vô vi chẳng sinh chẳng diệt, còn trong các 

pháp,  không  có  tướng  chẳng  sinh  chẳng  diệt,  cũng  không  có  dị  tướng; 

như ba mươi bảy đạo phẩm không có tướng thanh tịnh, vì có người đắm 

ba mươi bảy phẩm pháp ấy, tức là kiết sử; như ngã cho đến kẻ biết, kẻ 

thấy không thể có được tướng thanh tịnh. 

Hỏi: Ngã cho đến kẻ biết, kẻ thấy làm sao tịnh? 

Ðáp: Mỗi mỗi tìm kiếm tướng ngã không thể có được, ấy gọi là ngã tịnh. 

Còn trong đệ nhất nghĩa không tịnh, không bất tịnh, thí như rửa thây chó 

chết thối, cho đến da lông, máu thịt, xương tủy đều hết, lúc ấy chẳng phải 

chó, chẳng phải heo, không được nói nó tịnh, không được nói nó bất tịnh. 

Ngã cho đến kẻ biết, kẻ thấy cũng như vậy. Lấy trí tuệ vô ngã, không, mà 

tìm kiếm tướng ngã không thể có được, lúc ấy chẳng phải hữu ngã, chẳng 

phải  vô  ngã.  Như  khi  mặt  trời  xuất  hiện  không  có  bóng  tối,  lúc  kiếp  tận 

không  có  mọi  vật;  như  giới  uẩn  trong  năm  pháp  uẩn  của  Phật,  việc  phá 

giới  không  thể  có  được,  như  ánh  sáng  mặt  trời,  mặt  trăng,  tinh  tú,  ngọc 

thật  chư  thiên,  quỉ  thần,  rồng  chúa  v.v...  đối  với  ánh  sáng  của  Phật  thời 

không hiện được, vì ánh sáng của Phật từ lực đại phước đức thần thông 

phát sinh. Cú nghĩa  Bồ tát cũng như  vậy, vào trong ánh sáng trí tuệ Bát 

nhã ba la mật , thời không hiện. 

Nhân các thí dụ ấy dạy các Bồ tát hãy siêng học hết thảy pháp, không thủ 

tướng, vì không sở đắc vậy. 

Kinh: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, những gì là hết thảy 

pháp?  Tại  sao  trong  hết  thảy  pháp  không  có  tướng  ngăn  ngại,  nên  học, 

nên biết? 

Phật bảo Tu Bồ đề: Hết thảy pháp là pháp lành, pháp ký, pháp vô ký, pháp 

thế gian, pháp xuất thế gian, pháp hữu lậu, pháp vô lậu, pháp hữu vi, pháp 

vô vi, pháp chung, pháp chẳng chung. Tu bồ đề! Ấy gọi là thảy pháp. Bồ 

tát ma ha tát đối với hết thảy pháp không có tướng ngăn ngại ấy, nên học, 

nên biết. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  sao  gọi  là  pháp  lành  thế 

gian? 

Phật bảo Tu bồ đề: Pháp lành thế gian là hiếu thuận cha mẹ, cúng dường 

Sa  môn,  Bà  la  môn,  kính  thờ  tôn  trưởng,  bố  thí  chỗ  có  phước,  phước 

nghiệp bố thí, phước nghiệp trì giới, phước nghiệp tu định, phước nghiệp 

khuyến đạo, phương tiện sinh phước đức, mười thiện nghiệp đạo thế gian, 

quán chín tướng là tướng phình trướng, tướng máu chảy, tướng hư hoại, 

tướng mục nát, tướng bầm xanh, tướng bị trùng ăn, tướng tan rã, tướng 

xương  trắng,  tướng  đốt  cháy;bốn  thiền,  bốn  tâm  vô  lượng,  bốn  định  vô 

sắc,  niệm  Phật,  niệm  Pháp,  niệm  Tăng,  niệm  Giới,  niệm  xả,  niệm  thiên, 

niệm điều lành; niệm hơi thở, niệm thân, niệm chết; đó gọi là pháp lành thế 

gian. 

Những gì là pháp chẳng lành? Cướp mạng kẻ khác, không cho mà lấy, tà 

dâm, nói dối, nói hai lưỡi, nói ác, nói phi thời, tham dục, não hại, tà kiến, 

mười bất thiện đạo; ấy gọi là pháp chẳng lành. 

Thế  nào  là  pháp  hữu  ký?  Hoặc  pháp  lành  hoặc  pháp  chẳng  lành;  ấy  là 

pháp hữu ký. 

Những gì  là pháp  vô ký? Thân  nghiệp, khẩu nghiệp, ý  nghiệp  vô ký, bốn 

đại vô ký; năm uẩn, mười hai nhập, mười tám giới vô ký, quả báo vô ký; 

ấy gọi là phápvô ký. 

Những  gì  là  pháp  thế  gian?  Pháp  thế  gian  là  năm  uẩn,  mười  hai  nhập, 

mười tám giới, mười thiện đạo, bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô 

sắc, ấy gọi là pháp thế gian. 

Những gì là pháp xuất thế gian? Bốn niệm xứ, bốn Chánh cần, bốn Như ý 

túc, năm Căn, năm Lực, bảy Giác phần, tám Thánh đạo, cửa không giải 

thoát, cửa Vô tướng giải thoát, cửa Vô tác giải thoát, ba Căn vô lậu là căn 

chưa biết muốn biết, căn biết, căn đã biết; ba Tam muội là Tam muội có 

giác có quán, Tam muội không giác có quán, Tam muội không giác không 

quán, hoặc minh, giải thoát, niệm, tuệ, chánh ức, tám bội xả. Những gì là 

tám? Ðó là trong có sắc tướng ngoài quán sắc, là bội xả đầu; trong không 

sắc tướng ngoài quán sắc, là bội xả hai; tịnh bội xả thân tác chứng, là bội 

xả ba;  vượt qua hết thảy tướng sắc, diệt tướng  hữu đối,  không niệm hết 

thảy dị tướng, vào vô biên hư không xứ, là bội xả bốn; vượt qua hết thảy 

vô biên hư không xứ, vào nhất thiết vô biên thức xứ, là bội xả năm; vượt 

qua hết thảy vô biên thức xứ, vào vô sở hữu xứ, là bội xả sáu; vượt qua 

hết thảy vô sở hữu xứ, vào phi hữu tưởng phi vô tưởng xứ, là bội xả bảy; 

vượt qua hết thảy phi hữu tưởng phi vô tưởng xứ, vào diệt thọ tưởng định, 

là bội xả tám. 

Ðịnh chín thứ lớp là lìa dục lìa pháp ác bất thiện, có giác có quán, lìa dục 

sinh hỷ lạc, vào Sơ thiền; diệt các giác quán bên trong thanh tịnh nên nhất 

tâm,  không  giác  không  quán,  định  sinh  hỷ  lạc,  vào  Nhị  thiền;  lìa  hỷ  nên 

hành xả, thọ thân vui, thánh nhân nói được xả được, niệm hành lạc, vào 

Tam thiền; dứt hỷ lạc, trước hết diệt ưu khổ, hành xả không khổ không vui, 

niệm  thanh  tịnh,  vào  Tứ  thiền;  vượt  qua  hết  thảy  tướng  sắc,  diệt  tướng 

hữu đối, không nghĩ đến hết thảy dị tướng, vào vô biên hư không xứ; vượt 

qua hết thảy vô biên hư không xứ, vào hết thảy vô biên thức xứ; vượt qua 

hết thảy vô biên thức xứ, vào vô sở hữu xứ; vượt qua hết thảy vô sở hữu 

xứ, vào phi hữu tưởng phi vô tưởng xứ; vượt qua hết thảy phi hữu tưởng 

phi vô tưởng xứ, vào diệt thọ tưởng định. 

Lại có pháp xuất thế gian là nội không cho đến vô pháp hữu pháp không, 

mười lực, bốn không sợ, bốn vô ngại, mười tám pháp không chung, Nhất 

thiết trí của Phật, ấy gọi là pháp xuất thế gian. 

Những gì là pháp hữu lậu? Ðó là năm thọ uẩn, mười hai nhập, mười tám 

giới, sáu chủng, sáu xúc, sáu thọ, bốn thiền cho đến bốn định vô sắc, ấy 

gọi là pháp hữu lậu. 

Những  gì  là  pháp  vô  lậu?  Ðó  là  bốn  niệm  xứ  cho  đến  mười  tám  pháp 

không chung và Nhất thiết trí, ấy gọi là pháp vô lậu. 

Những gì là pháp hữu vi? Ðó là hoặc pháp sinh, trụ, diệt, cõi Dục, cõi Sắc, 

cõi  Vô  sắc,  năm  uẩn  cho  đến  thọ  do  ý  xúc  làm  nhân  duyên  sinh  ra,  bốn 

niệm xứ, cho đến mười tám pháp không chung, và Nhất thiết trí; ấy gọi là 

pháp hữu vi. 

Những  gì  là  pháp  vô  vi?  Ðó  là  pháp  chẳng  sinh,  chẳng  trú,  chẳng  diệt, 

hoặc nhiễm hết, sân hết, si hết, như như, bất dị, pháp tướng, pháp tánh, 

pháp trụ, thật tế v.v... ấy gọi là pháp vô vi. 

Những gì là pháp chung? Ðó là bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô 

sắc; như vậy gọi là pháp chung. 

Những gì gọi là pháp không chung? Ðó là bốn niệm xứ cho đến mười tám 

pháp không chung; ấy là pháp không chung. 

Bồ tát ma ha tát đối với pháp tự tướng không ấy, không nên chấp trước, 

không  lay  động;  Bồ  tát  cũng  nên  biết  hết  thảy  pháp  không  hai  tướng, 

không lay động; ấy gọi là nghĩa Bồ tát. 

Luận.  Hỏi:  Cớ  sao  Tu  bồ  đề  trước  hỏi  pháp  lành  thế  gian,  sau  hỏi  pháp 

xuất thế gian? 

Ðáp: Trước hỏi thô, sau hỏi tế. Trước biết tướng thế gian, sau mới có thể 

biết tướng xuất thế gian. 

Pháp lành thế gian là biết có quả báo tội phước, có đời nay đời sau, có thế 

gian, có Niết bàn. Có các thánh hiền, Phật v.v... đời nay đời sau, và chứng 

thật tướng các pháp; hiếu thuận cha mẹ cho đến mười niệm và đúng như 

pháp có được tài vật cúng dường cung cấp Sa môn, Bà la môn. Sa môn là 

người xuất gia cầu đạo. Bà la môn là người học vấn tại gia. 

Hai hạng người này ở thế gian làm được việc khó làm, lợi ích chúng sinh, 

đáng nên cúng dường. 

Tôn trưởng là đối với chú bác, chị, anh, cung kính cúng dường, đó là cách 

tu ở nhà. Bố thí, trì giới, tu định, khuyến đạo, như ở phẩm đầu đã nói. 

Phương tiện sinh phúc đức như là sám hối, tùy hỷ, thỉnh Phật trụ lâu ở đời 

không  Niết  bàn,  Chuyển  pháp  luân,  như  tuy  tu  hành  Không,  không  chấp 

trước Không, trở lại tu hành các pháp lành. Do các phương tiện như  vậy 

sinh các phước đức. 

Mười thiện đạo cho đến bốn địng vô sắc, như trước đã nói. 

Trong mười niệm, tám việc như trướcđã nói. 

Niệm điều lành là tư duy nhân duyên nghiệp lành, chế phục tâm mình. Lại 

nữa, Niết bàn là pháp chơn thiện, thường buộc tâm niệm tưởng Niết bàn, 

ấy là niệm thiện. 

Thân niệm tức là thân niệm xứ. Trái với pháp lành gọi là pháp bất thiện. 

Pháp  vô  ký là  tâm  oai  nghi,  tâm  công  xảo,  tâm  biến  hóa  và  là  khởi  thân 

nghiệp,  khẩu  nghiệp;  trừ  năm  uẩn  thiện  và  bất  thiện,  ngoài  ra  năm  uẩn 

khác và hư không vô vi, phi trạch diệt vô vi v.v... 

Pháp thế gian là năm uẩn hoặc thiện, hoặc bất thiện, hoặc vô ký; mười hai 

nhập, tám vô ký có bốn mươi ba loại, mười tám giới, tám vô ký có mười 

ba loại. Mười thiện đạo, bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, ấy 

là pháp lành, người phàm phu có thể thành được. 

Lại, tự không thể ra khỏi thế gian nên gọi là pháp thế gian. 

Pháp xuất thế gian là ba mươi bảy đạo phẩm, ba môn giải thoát, ba căn vô 

lậu, ba Tam muội, như trước nói. 

Minh là ba minh, giải thoát là hữu vi giải thoát, vô vi giải thoát. 

Niệm là mười niệm. 

Tuệ là mười trí tuệ. 

Chánh  ức là  quán  theo  thật  tướng  các  pháp,  như  quán  theo  thân  pháp, 

gốc của hết thảy pháp lành. 

Lại nữa, tám bội xả, chín định thứ lớp, mười tám không, mười lực, bốn vô 

sở úy, mười tám pháp không chung, như đã nói rộng ở trước. 

Bốn niệm xứ v.v... ấy, nhất tâm vì đạo vậy. 

Lại, tám bội xả, chín định thứ lớp v.v... phàm phu không thể chứng được, 

nên gọi nó là pháp xuất thế gian. 

Niệm, tuệ, chánh  ức tuy có  có hai thứ là thế gian  và  xuất  thế gian,  trong 

đây chỉ nói về xuất thế gian. 

Pháp hữu lậu là năm uẩn, bốn thiền, bốn định vô sắc. 

Pháp vô lậu là pháp chẳng phải thế gian, đó là bốn niệm xứ cho đến mười 

tám pháp không chung. 

Pháp  hữu  vi  lược  nói  có  ba  tướng  là  sinh,  trụ,  diệt,  ràng  buộc  ba  cõi  và 

bốn  niệm  xứ  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung.  Tuy  là  pháp  vô  vi, 

song  vì  pháp  có  tạo  tác,  ấy  là  pháp  hữu  vi.  Trái  với  tướng  hữu  vi  gọi  là 

pháp vô vi. 

Lại nữa, diệt các phiền não ba độc v.v... năm uẩn không còn thứ lớp nối 

nhau;  như  như,  pháp  tướng,  pháp  tánh,  pháp  trụ,  thật  tế  v.v...  ấy  gọi  là 

pháp vô vi. 

Hỏi: Sắc như như, sắc không lìa như như, như như không lìa sắc, sắc là 

hữu vi, làm sao như như  là vô vi được? 

Ðáp: Sắc có hai thứ: 1. Sắc do mắt thịt kẻ phàm phu ức tưởng phân biệt. 

2.  Sắc  thật  tướng  do  tâm  thánh  nhân  biết  được,  như  Niết  bàn.  Sắc  của 

phàm phu biết gọi là sắc, sắc ấy vào trong như như lại chẳng sinh chẳng 

diệt. Như pháp hữu vi tuy là năm uẩn mà có các danh tự là mười hai nhập, 

mười tám giới, nhân duyên v.v... Pháp vô vi tuy có ba thứ cũng phân biệt 

nhiều danh tự là như như, pháp tướng, pháp tánh, pháp trụ, thật tế v.v... 

Pháp chung là chỗ sinh, chỗ  vào của phàm phu  và thánh nhân,  vì chung 

nên gọi là pháp chung. 

Pháp chẳng chung là bốn niệm xứ cho đến mười tám pháp không chung. 

Bồ  tát  phân  biệt  biết  mỗi  mỗi  tướng  của  các  pháp,  pháp  ấy  theo  nhân 

duyên hòa hợp sinh, nên không có tự tánh, vì không có tự tánh nên tánh 

không. Bồ tát  trú trong pháp  vô chướng  ngại ấy không lay  động,  vì dùng 

pháp môn bất nhị nhập má vào hết thảy pháp không lay động vậy. 

( Hết cuốn 44 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 45 

GIẢI THÍCH: PHẨM MA HA TÁT THỨ 13 

(Kinh Ma Ha Bát nhã ghi: Phẩm Kim Cang) 

Kinh: Bấy giờ Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Thế nào gọi 

là Ma ha tát? 

Phật bảo Tu bồ đề: Bồ tát đối với chúng tất định làm thượng thủ, nên gọi là 

Ma ha tát. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng:  Bạch Thế Tôn! Những gì là chúng tất định mà 

Bồ tát làm thượng thủ? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Chúng  tất  định  là  Tánh  địa  nhân,  Bát  nhân,  Tu  đà 

hoàn, Tư đà hàm, A na hàm, A la hán, Bích chi Phật, Bồ tát mới phát tâm, 

cho đến Bồ tát ở địa vị bất thối. Tu bồ đề! Ấy là chúng tất định mà Bồ tát 

làm thượng thủ. Bồ tát ma ha tát đối với chúng ấy sinh tâm lớn, không thể 

hoại như Kim cang sẽ làm thượng thủ cho chúng tất định. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Thế nào là Bồ tát ma ha tát sinh tâm lớn không 

thể hoại như Kim cang? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Bồ  tát  ma  ha  tát  nên  sinh  tâm  như  vầy:  Ta  sẽ  trang 

nghiêm lớn ở trong  vô lượng  sinh tử; ta phải nên bỏ  hết thảy sở  hữu; ta 

phải nên giữ tâm bình đẳng đối với hết thảy chúng sinh; ta phải nên lấy ba 

thừa  độ  thoát  hết  thảy  chúng  sinh,  khiến  vào  Vô  dư  Niết  bàn;  ta  độ  hết 

thảy chúng sinh rồi, mà không có cho đến chỉ một người vào Niết bàn; ta 

phải nên hiểu tướng chẳng sinh của hết thảy các pháp; ta phải nên lấy tâm 

thuần  Tát  bà  nhã  tu  hành  sáu  Ba  la  mật;  ta  phải  nên  học  trí  tuệ,  liễu  đạt 

hết  thảy  pháp;  ta  phải  nên  liễu  đạt  môn  nhất  tướng  trí  của  các  pháp;  ta 

phải nên liễu đạt cho đến môn vô lượng tướng trí. Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ 

tát ma ha tát sinh tâm lớn, không thể phá hoại như Kim cang. Bồ tát ma ha 

tát ở tâm ấy mà làm thượng thủ đối với chúng tất định, vì pháp ấy dùng vô 

sở đắc vậy. 

Tu  bồ  đế!  Bồ  tát  ma  ha  tát,  nên  sinh  tâm  như  vầy:  Ta  sẽ  thay  hết  thảy 

chúng sinh mười phương, hoặc chúng sinh địa ngục, hoặc chúng sinh súc 

sinh, hoặc chúng sinh ngã quỷ mà chịu thống khổ; vì mỗi mỗi chúng sinh 

trải trong vô lượng trăm ngàn ức kiếp thay thế chịu khổ địa ngục cho đến 

khi chún sinh ấy vào Vô dư Niết bàn. Do pháp ấy, vì chúng sinh mà chịu 

mọi cần khổ. Chúng sinh ấy vào Vô dư Niết bàn rồi vậy sau tự trồng căn 

lành,  trải  qua  vô  lượng  trăm  ngàn  ức  vô  số  kiếp,  sẽ  chứng  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đế! Ấy là Bồ tát ma ha tát tâm lớn không thể hoại như Kim cang, trú 

trong tâm ấy vì chúng tất định làm thượng thủ. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát sinh tâm khoái thích lớn, trú trong tâm 

khoái thích ấy mà vì chúng tất định làm thượng thủ. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức thế Tôn! Thế nào là tâm khoái thích 

lớn của Bồ tát ma ha tát? 

Phật  dạy:  Bồ  tát  ma  ha  tát  từ  khi  mới  phát  tâm,  cho  đến  khi  chứng  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác, không sinh tâm ô nhiễm, tâm sân nhuế, 

tâm ngu si, tâm não hại, tâm Thanh văn, tâm Bích chi Phật, ấy gọi là tâm 

khoái thích lớn của Bồ tát ma ha tát; trú trong tâm ấy mà vì chúng tất định 

làm thượng thủ, cũng không nghĩ có tâm ấy. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát sinh tâm bất động. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Sao gọi là tâm bấtđộng? 

Phật dạy: Thường niệm tâm trí nhiết thiết chủng, cũng không nghĩ rằng có 

tâm ấy, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát bất động. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát, đối với hết thảy chúng sinh, nên sinh 

tâm lợi ích an vui. Sao gọi là tâm lợi ích an vui? Là cứu vớt hết thảy chúng 

sinh, không bỏ  hết thảy chúng sinh, làm việc ấy cũng không nghĩ có tâm 

ấy. Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát sinh tâm lợi ích an vui đối với hết thảy chúng 

sinh. 

Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát, tu hành Bát nhã ba la mật, làm bậc 

thượng thủ tối thắng giữa chúng tất định. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  nên  tu  hành  tâm  muốn  pháp,  mừng 

pháp, vui pháp. Thế nào là pháp? Ðó là không phá thật tướng các tướng 

các pháp, ấy gọi là pháp. 

Thế nào gọi là muốn pháp, mừng pháp? Là tin pháp, nhẫn chịu pháp, lãnh 

thọ pháp; ấy gọi là muốn pháp, mừng pháp. 

Thế nào là vui pháp? Là thường tu hành pháp ấy, ấy gọi là vui pháp. 

Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật, có thể làm 

bậc thượng thủ đối với chúng tất định, vì pháp ấy dùng vô sở đác vậy. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, trú ở nội 

không cho đến vô pháp hữu pháp không, có thể làm bậc thượng thủ của 

chúng tất định, vì pháp ấy dùng vô sở đắc vậy. 

Lại nữa, Tu bồ đề!  Bồ tát  ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, trú  ở 

bốn niệm xứ cho đến trú ở mười tám pháp không chung, có thể làm bậc 

thượng thủ của chúng tất định, vì pháp ấy dùng vô sở đắc vậy. 

Lại nữa, Tu bồ đề!  Bồ tát  ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, trú  ở 

trong Tam muội như Kim cang, cho đến trú ở trong Tam muội lìa đắm hư 

không  không  nhiễm,  có  thể  làm  bậc  thượng  thủ  của  chúng  tất  định,  vì 

pháp ấy dùng vô sở đắc vậy. 

Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát trú ở trong các pháp ấy, có thể làm bậc thượng 

thủ của chúng tất định, vì nhân duyên ấy nên gọi là Ma ha tát. 

Luận: Tu bồ đề đã theo Phật nghe nghĩa Bồ tát, nay hỏi nghĩa Ma ha tát. 

“Ma ha”, Trung Hoa dịch là “lớn”; “Tát đỏa” Trung Hoa dịch là “tâm” hoặc 

“chúng sinh”. Chúng sinh này tối thượng đệ nhất giữa các chúng sinh thế 

gian, nên gọi là lớn. Lại, lấy tâm lớn biết hết thảy pháp, muốn độ hết thảy 

chúng sinh, ấy gọi là lớn. 

Lại nữa, Bồ tát nên  gọi là  Ma ha tát,  Ma ha  tát  nên gọi là  Bồ tát,  vì phát 

tâm cầu đạo Vô thượng vậy. 

Lại nữa, như đã nói rộng trong phẩm Tán thán nghĩa Bồ tát ma ha tát. 

Lại nữa, trong đây Phật tự nói nghĩa Ma ha tát. 

Chúng  sinh có  ba  phần:  1.  Chánh  định,  chắc  chắn  vào  Niết  bàn.  2.  Tà 

định, chắc chắn vào ác đạo. 3. Bất định. Rất lớn ở giữa chúng sinh chánh 

định, nên gọi là Ma ha tát. 

Ðại chúng là chỉ hết thạy thánh hiền, trừ Phật. 

Tánh địa nhân là sinh trong tánh Thánh nhân, nên gọi là tánh, như tiểu nhi 

sinh  trong  nhà  sang  quí,  tuy  nhỏ  chưa  có  thể  làm  gì,  sau  chắc  chắn  hy 

vọng thành việc lớn. Ðịa vị này kể từ noãn pháp cho đến thế đệ nhất pháp. 

Bất nhân địa là tu hành trong mười lăm tâm thuộc kiến đế đạo. 

Hỏi: Trong mười lăm tâm ấy cớ sao gọi là bát nhân? 

Ðáp: Trong tư duy đạo dùng trí nhiều, trong kiến đế đạo dùng kiến và nhẫn 

nhiều, trí đi theo nhẫn, vì cớ sao? Vì công nhẫn lớn. 

Lại  nữa,  nhẫn  và  trí,  hai  việc  ấy  có  thể  đoạn,  có  thể  chứng.  Trú  ở  trong 

tám nhẫn nên gọi là bát nhẫn. 

Tu đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm, A la hán, Bích chi Phật, như trước đã 

nói. 

Bồ  tát  sơ  phát  tâm là,  có  người  nói:  Người  mới  phát  tâm,  được  vô  sinh 

pháp nhẫn, theo tướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác mà phát tâm, 

ấy  gọi  là  mới  phát  tâm,  là  chơn  phát  tâm.  Rõ  biết  thật  tướng  các  pháp, 

cũng biết tướng của tâm, phá các phiền não, theo tâm Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác, không điên đảo; tâm ấy gọi là sơ phát tâm. 

Có người nói: Người phàm phu tuy trú ở các kiết sử, nghe nói công đức 

Phật,  phát  tâm  đại  bi,  thương  xót  chúng  sinh,  nguyện  ta  sẽ  thành  Phật. 

Tâm ấy tuy ở trong phiền não, vì tâm tôn quí, được trời người cung kính, 

như Thái tử của Chuyển luân Thánh  vương khi mới thụ thai đã hơn các 

đứa con khác, trời quỉ, thần đều tôn quí. Tâm Bồ tát cũng như vậy, tuy ở 

trong kiết sử, đã hơn chư thiên, thánh nhân, có thần thông. 

Lại  nữa,  Bồ  tát  từ  khi  mới  phát  tâm  cho  đến  khi  chưa  được  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác, có người được thọ ký vào pháp vị, được vô sinh 

pháp nhẫn, gọi là bất thối chuyển. Tướng bất thối chuyển, sau sẽ nói rộng. 

Ðối với đại chúng như vậy sẽ làm bậc thượng thủ, nên gọi là Ma ha tát. Bồ 

tát ấy muốn làm chủ hết thảy Thánh nhân, nên phát tâm lớn, chịu hết thảy 

khổ, tâm kiên cố như Kim cang bất động. 

Tâm Kim cang là không bị hết thảy kiết sử phiền não làm lay động, thí như 

núi Kim cang không bị gíó làm lay động. Các chúng sinh ác, người ma đi 

đến,  không  làm  theo  ý  nó,  không  tin  thọ  lời  nó;  bị  sân  mắng,  hủy  báng, 

đánh đập, giam trói, chặt đâm, cắt chẻ, tâm không đổi khác. Có người đến 

xin  đầu  mắt,  tủy  não,  tay  chân,  da  thịt,  gân,  xương,  đều  có  thể  cho  hết. 

Người xin không biết chán còn sân giận mắng nhiếc, bấy giờ tâm Bồ tát 

nhẫn chịu không động, thí như núi Kim cang kiên cố, người đến đục khoét 

hủy  hoại,  trùng  thú  cắn  xé,  không  một  chút  tổn  giảm;  ấy  gọi  là  tâm  Kim 

cang. 

Lại nữa, Phật tự nói tướng của tâm Kim cang, là Bồ tát nên nghĩ rằng: Ta 

không phải một tháng, một năm, một đời, hai đời, cho đến ngàn vạn kiếp 

mà thề lớn trang nghiêm, ta phải nên trải qua vô lượng, vô số, vô biên đời 

sống chết làm lợi ích độ thoát chúng sinh. Hai là ta nên bỏ hết thảy vật quí 

trọng trong ngoài. Ba là tâm bình đẳng không thương ghét đối với chúng 

sinh. Bốn là ta sẽ lấy ba thừa mà tùy căn cơ độ thoát hết thảy chúng sinh. 

Năm là độ chúng sinh như vậy rồi, mà thật không độ ai, không có công ấy, 

trong tâm  ấy cũng không hối hận không  chìm đắm. Sáu là ta sẽ nên biết 

tướng các pháp là chẳng sinh chẳng diệt, chẳng đến chẳng đi, chẳng nhơ 

chẳng sạch. Bảy là ta sẽ nên lấy tâm thanh tịnh vô nhiễm tu hành sáu Ba 

la mật, hồi hướng đến Trí nhất thiết chủng. Tám là ta sẽ nên khéo biết hết 

thảy việc của thế gian làm và việc nên biết của xuất thế gian, thông đạt rõ 

ràng hết thảy. Chín là ta sẽ nên hiểu rõ môn nhất tướng trí của các pháp, 

đó là hết thảy các pháp rốt ráo không, quán hết thảy pháp như tướng Vô 

dư Niết bàn, lìa các ức tưởng phân biệt. Mười là ta sẽ nên biết các pháp 

hai tướng ba môn (bản Ðại tạng Tích sa và Ðại Chánh đều ghi ba tướng) 

cho đến vô lượng tướng môn, thông đạt rõ ràng. 

Hai tướng là hết thảy pháp có hai thứ là hoặc có, hoặc không, hoặc sinh, 

hoặc diệt, hoặc làm hoặc không làm, hoặc sắc hoặc vô sắc v.v... 

Ba môn là hoặc một, hoặc hai, hoặc nhiều, từ ba trở lên đều gọi là nhiều. 

Hoặc  có,  hoặc  không,  hoặc  chẳng  phải  có  chẳng  phải  không;  hoặc  trên 

hoặc giữa, hoặc dưới; hoặc quá khứ, hoặc vị lai, hoặc hiện tại; ba cõi; ba 

pháp  thiện,  bất  thiện,  vô  ký;  ba  môn,  bốn  môn,  năm  môn,  như  vậy  vô 

lượng pháp môn, đều thông suốt vô ngại, trong đó tâm không hối, không 

khiếp, không nghi, tín thọ thông đạt vô ngại, thường tu không dứt, diệt các 

phiền  não,  quả  báo  nó  và  các  việc  chướng  ngại,  đều  làm  cho  bại  hoại; 

như Kim cang có thể xô các núi. Trú trong tâm Kim cang  ấy, sẽ làm bậc 

thượng thủ của đại chúng, vì bất khả đắc không. 

Bất khả đắc không là nếu Bồ tát sinh đại tâm như Kim cang như vậy mà 

sinh  lòng  kiêu  mạn  thời  tội  nặng  hơn  phàm  phu.  Vì  vậy  nói  dùng  vô  sở 

đắc, các pháp không có định tướng, như huyễn như hóa. 

Lại nữa, tâm như Kim cang là có những chúng sinh bị đọa vào ba đường 

ác, ta sẽ thay thế chịu siêng khổ,  vì mỗi  mỗi chúng sinh chịu thế khổ địa 

ngục  cho  đến khi chúng sinh  ấy từ  địa  ngục ra khỏi, nhóm các căn lành, 

đến  khi  chứng  Vô  dư  Niết  bàn  rồi.  Lại  cứu  hết  thảy  chúng  sinh,  triển 

chuyển như vậy độ hết thảy chúng sinh, sau mới tự mình nhóm các công 

đức, trải qua vô lượng A tăng kỳ kiếp, mới thành Phật, trong ấy tâm không 

hối không thu hẹp lại. Thay thế chúng sinh chịu siêng khổ như vậy, tự tạo 

các  công  đức,  ở  lâu  trong  sinh  tử,  tâm  không  hối  không  chìm  đắm,  như 

đất Kim cang giữ gìn ba ngàn đại thiên thế giới, khiến không lay động, tâm 

ấy bền chắc nên gọi là như Kim cang. 

Tâm  khoái  thích  lớn là  tuy  có  tâm  bền  chắc,  chưa  phải  khoái  thích  lớn; 

như ngựa tuy có sức lớn mà chưa có khoái thích lớn. Ðối với chúng sinh 

được hai tâm bình đẳng nên không sinh dục nhiễm, nếu có thiên ái thời là 

giặc; phá tâm chấp ngã v.v... là gốc của Phật đạo. Thường thực hành tâm 

từ bi nên không có sân giận, thường quán các pháp nhân duyên hòa hợp 

sinh không có tự tánh, nên không ngu si; ái niệm chúng sinh quá hơn con 

đỏ  nên  không  có  tâm  não  hại;  không  bỏ  chúng  sinh,  quí  Phật  đạo,  nên 

không sinh tâm Thanh văn, Bích chi Phật. 

Hỏi: Nếu tâm kiên cố như Kim cang tức là bất động, sao nay còn nói tâm 

bất động? 

Ðáp: Hoặc có khi tuy kiên cố mà tâm còn có tăng giảm, như cây tuy kiên 

cố  mà  còn  có  thể  lay  động.  Ðộng  có  hai:  1.  Ngoại  duyên  làm  động,  như 

trước nói. 2. Nộiduyên làm động, như tà kiến, nghi v.v... Nếu thường nhó 

nghĩ  Phật  đạo  và  hết  thảy  trí  tuệ,  rằng  ta  sẽ  được  quả  báo  ấy,  nên  tâm 

không động. 

Lại nữa, Bồ tát nên  dùng các  nhân duyên làm lợi ích chúng  sinh, từ  việc 

uống ăn cho đến Phật kỹ nhạc làm lợi chúng sinh, thường không bỏ chúng 

sinh, muốn khiến cho lìa khổ, ấy gọi là tâm an lạc và cũng không nghĩ có 

tâm ấy. 

Lại  nữa,  Bồ  tát  vui  pháp,  gọi  là  thượng  thủ.  Pháp  là  không  phá  hoại  các 

pháp tướng. Không  phá các tướng là không có pháp có thể  chấp trước, 

không  có  pháp  có  thể  lãnh  thọ,  nghĩa  là  bất  khả  đắc.  Tánh  bất  khả  đắc 

không ấy chính là Niết bàn; thường tin thọ nhẫn chịu pháp ấy, gọi là dục 

pháp; thường tu hành ba môn giải thoát gọi là vui pháp. 

Lại nữa, Bồ tát an trú trong mười tám không, vì không rơi vào mười tám ý 

hành,  nên  không  khởi  tội  nghiệp.  Trú  bốn  niệm  xứ,  cho  đến  mười  tám 

pháp  không  chung,  diệt  các  phiền  não,  nhóm  các  thiện  pháp,  có  thể  làm 

thượng thủ. 

Lại  nữa,  Bồ  tát  vào  tâm  Kim  cang  Tam  muội  v.v...  hưởng  thọ  khoái  lạc, 

chán cái vui thế gian, tăng trưởng thiện căn và trí tuệ phương tiện nên làm 

thượng  thủ  giữa  chúng  hội  đại  thánh.  Nếu  đối  với  người  lớn  mà  làm 

thượng thủ được, thì huống gì đối với người nhỏ! Thế nên gọi là Ma ha tát. 

---o0o--- 





GIẢI THÍCH: PHẨM ÐOẠN KIẾN THỨ 14 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Ðoạn Chư Kiến thứ 12) 

Kinh: Bấy giờ Tuệ mạng Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! 

Con muốn nói vì sao gọi là Ma ha tát. 

Phật dạy: Ông hãy nói. 

Xá lợi phất thưa: Chấp ngã, chấp chúng sinh, chấp thọ, chấp mạng, chấp 

sinh, chấp dưỡng dục, chấp chúng sổ, chấp người, chấp làm, chấp khiến 

làm, chấp khởi lên, chấp khiến khởi lên, chấp thọ, chấp khiến thọ, chấp có 

kẻ biết, chấp có kẻ thấy, chấp  đoạn, chấp thường, chấp có, chấp không, 

chấp  năm  ấm,  chấp  mười  hai  nhập,  chấp  mười  tám  giới,  chấp  bốn  đế, 

chấp  mười  hai  nhân  duyên,  chấp  bốn  niệm  xứ  cho  đến  chấp  mười  tám 

pháp không chung, chấp Phật đạo, chấp thành tựu chúng sinh, chấp tịnh 

quốc  độ  Phật,  chấp  Phật,  chấp  chuyển  pháp  luân.  Vì  dứt  các  kiến  chấp 

như vậy mà thuyết pháp, ấy gọi là Ma ha tát. 

Tu bồ đề nói  với  Xá lợi phất rằng: Vì nhân duyên gì  nên chấp sắc gọi là 

khiến  chấp?  Vì  nhân  duyên  gì  nên  chấp  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cho  đến 

chấp chuyển Pháp luân gọi là kiến chấp? 

Xá  lợi  phất  nói  với  Tu  bồ  đề:  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  hành  Bát  nhã  ba  la 

mật, không có phương tiện thiện xảo nên đối với sắc sinh ra kiến chấp, vì 

dùng  hữu  sở  đắc;  đối  với  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cho  đến  chuyển  Pháp 

luân  sinh  ra  kiến  chấp,  vì  dùng  hữu  sở  đắc.  Ở  đây,  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu 

hành Bát nhã ba la mật, lấy sức phương tiện thiện xảo, dứt các lưới kiến 

chấp mà thuyết pháp, vì dùng vô sở đắc. 

Luận. Hỏi: Phật dẫn 500 đại A la hán đến ao rồng A na bà đạt đa thọ sự 

dục lạc xa lìa, nói về nhân duyên nghiệp trước của tự thân và đệ tử mà Xá 

lợi phất không có ở đó. Phật bảo Mục liên đi gọi đến. Khi ấy Mục liên dùng 

sức thần thông đi đến Kỳ hoàn gặp Xá lợi phất đang may y. Xá lợi phất nói 

với Mục liên đợi chút, chờ may y xong sẽ đến. Mục liên thúc dục đi mau. 

Bấy giờ Mục liên lấy tay xoa y, y liền hoàn thành. Xá lợi phất thấy Mục liên 

quí thần thông ấy, liền lấy eo dải áo ném xuống đất và nói rằng: Ông hãy 

cất dãi áo ấy lên. Mục liên lấy hai tay cất dãi lên, nhưng không làm sao cất 

lìa  khỏi  đất,  liền  vào  định  sâu  xa  để  cất  lên,  quả  đất  bị  rung  động  mạnh, 

dãi aó vẫn dính sát đất. Lúc ấy, Kiều trần như hỏi Phật: Vì nhân duyên gì 

mà quả đất rung động mạnh? 

Phật dạy: Vì Mục liên vào định sâu xa, dùng sức thần thông lớn cất dãi áo 

của Xá lợi phất lên mà không được. 

Phật  bảo  các  Tỳ  kheo:  Thiền  định  của  Xá  lợi  phất  vào  hoặc  ra,  cho  đến 

Mục liên còn không biết rõ tên; thiền định của Phật vào và ra, cho đến Xá 

lợi phất còn không biết rõ tên. 

Hỏi: Như vậy, trí tuệ Xá lợi phất còn cách xa Phật, cớ sao nói con cũng vui 

nói? 

Ðáp:  Xá  lợi  phất  chẳng  phải  muốn  phơi  bầy  trí  tuệ  của  mình  trước  đại 

chúng,  cao  tâm  cố  nói.  Xá  lợi  phất  chỉ  là  người  theo  Phật  chuyển  pháp 

luân, rộng làm lợi ích chúng sinh. Nghĩa chữ Ma ha tát ích lợi rất lớn, thế 

nên Phật dạy xong, Xá lợi phất tiếp nói theo. 

Lại nữa, nhiều người tin vui Xá lợi phất nói, vì cớ sao? Vì nhân duyên đời 

trước nghe Xá lợi phất nói, nhiều người phát tâm Bồ tát. Phật do các nhân 

duyên vì tâm đại từ bi, tâm tôi, ta và căn bản tập khí đã nhổ sạch, pháp ái 

đã dứt, nên cho phép Xá lợi phất nói. 

Xá lợi phất nói: Chấp ngã, chấp kẻ biết, kẻ thấy, chấp Phật, chấp Bồ tát, 

chấp chúng sinh và các tà kiến chấp hữu, vô, đoạn, thường, năm uẩn cho 

đến các kiến chấp về chư Phật chuyển pháp luân. Bồ tát ấy dứt được ba 

thứ  kiến  chấp  ấy  nên  sẽ  thuyết  pháp  giữa  đại  chúng.  Ba  thứ  kiến  chấp 

này, từ  vô thỉ lại, đã dính quen  vào  xương tủy. Tu bồ  đề nghĩ rằng: Phật 

dạy năm uẩn cho đến các Phật pháp là chỗ hành của Bồ tát, cớ sao vì dứt 

các kiến chấp nên thuyết pháp? Nghĩ như vậy rồi liền hỏi Xá lợi phất. Xá 

lợi phất đáp: Bồ tát không có phương tiện thiện xảo mà muốn tu hành Bát 

nhã ba la mật, quán sắc tìm định tướng, thủ lấy sắc định tướng nên sinh ra 

chấp kiến sắc; trái với đây, gọi là có phương tiện thiện xảo. Bồ tát này tuy 

quán sắc, không sinh vọng kiến mà dứt được các tà kiến. 

Kinh: Bấy  giờ  Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Con  cũng 

muốn nói vì sao gọi là Ma ha tát! 

Phật dạy: ông hãy nói. 

Tu  bồ  đề  nói:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Tâm  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác, tâm vô đẳng đẳng ấy không chung với tâm Thanh văn, Bích chi Phật, 

vì cớ sao? Vì tâm Nhất thiết trí là vô lậu, chẳng rằng buộc; đối với tâm vô 

lậu, chẳng ràng buộc cũng không chấp trước; vì nhân duyên ấy nên gọi là 

Ma ha tát. 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: Thế nào là tâm vô đẳng đẳng của Bồ tát ma 

ha tát không chung với tâm Thanh văn, Bích chi Phật? 

Tu  bồ  đề  nói:  Bồ  tát  ma  ha  tát  từ  khi  mới  phát  tâm  đến  nay  không  thấy 

pháp  có  sinh  có  diệt,  có  thêm  có  bớt,  có  nhơ  có  sạch.  Xá  lợi  phất!  Nếu 

pháp  không  sinh  không  diệt,  cho  đến  không  nhơ  không  sạch,  trong  đó 

không có tâm Thanh văn, Bích chi Phật, không có tâm Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác, không có tâm Phật. Xá lợi phất! Ấy gọi là tâm vô đẳng 

đẳng của Bồ tát ma ha tát, không chung với tâm Thanh văn, Bích chi Phật. 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: Như Tu bồ đề nói, tâm Nhất thiết trí, tâm vô 

lậu, tâm không ràng buộc, không dính mắc.Tu bồ đề! Sắc cũng không dính 

mắc;  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cũng  không  dính  mắc;  bốn  niệm  xứ  cũng 

không  dính  mắc,  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung  cũng  không  dính 

mắc, cớ sao chỉ nói tâm ấy không dính mắc? 

Tu bồ đề nói: Như vậy, như vậy! Sắc cũng không dính mắc, cho đến mười 

tám pháp không chung cũng không dính mắc. 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đế: Tâm người phàm phu cũng vô lậu không ràng 

buộc, vì tánh không; tâm Thanh văn, Bích chi Phật, tâm chư Phật cũng vô 

lậu chẳng rằng buộc, vì tánh không. 

Tu bồ đề nói: Ðúng vậy, Xá lợi phất! 

Xá lợi phất nói: Tu bồ đề! Nếu sắc cũng vô lậu chẳng ràng buộc, vì tánh 

không; thọ,tưởng, hành, thức cũng vô lậu chẳng ràng buộc, vì tánh không; 

cho đến ý xúc làm nhân duyên sinh thọ cũng vô lậu,chẳng ràng buộc, vì 

tánh không. 

Tu bồ đề nói: Ðúng như vậy! 

Xá lợi phất nói: Bốn niệm xứ cũng vô lậu chẳng ràng buộc, vì tánh không, 

cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung  cũng  vô  lậu  chẳng  rằng  buộc,  vì 

tánh không. 

Tu  bồ  đề  nói:  Ðúng  vậy!  Như  điều  Xá  lợi  phất  nói,  tâm  người  phàm  phu 

cũng  vô  lậu  chẳng  ràng  buộc,  vì  tánh  không;  cho  đến  mười  tám  pháp 

không chung cũng vô lậu chẳng ràng buộc, vì tánh không. 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: Như chỗ Tu bồ đề nói không, vì không có tâm 

nên không chấp trước tâm ấy. Tu bồ đề! Vì sắc không có nên không chấp 

trước sắc; vì thọ, tưởng, hành, thức cho đến ý xúc làm nhân duyên sinh 

thọ  không  có  nên  không  chấp  trước  thọ;  vì  bốn  niệm  xứ  không  có  nên 

không chấp trước bốn niệm  xứ, cho đến  vì mười tám  pháp không chung 

không có nên không chấp trước mười tám pháp không chung. 

Tu bồ đề nói: Ðúng như vậy, Xá lợi phất! Vì sắc không có nên đối với sắc 

không chấp trước, cho đến vì mười tám pháp không chung không có nên 

đối  với mười tám pháp không  chung không chấp trước. Như  vậy,  Xá lợi 

phất! Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật dùng tâm Vô thượng 

Chánh  đẳng  Chánh  giác,  dùng  tâm  vô  đẳng  đẳng,  không  chung  với  tâm 

Thanh văn, Bích chi Phật, không nghĩ có tâm ấy, cũng không chấp trước 

tâm ấy, vì hết thảy pháp vô sở đắc, vì thế nên gọi là Ma ha tát. 

Luận. Tu bồ đề nói tâm vô đẳng đẳng của Ma ha tát, đối với tâm ấy cũng 

không  chấp  trước.  Không  chấp  trước  là  Bồ  tát  từ  khi  phát  tâm  lại  đây 

không  thấy  có  pháp,  có  tướng  nhất  định  hoặc  sinh  hoặc  diệt,  hoặc  thêm 

hoặc bớt, hoặc nhơ hoặc sạch. Tâm ấy rốt ráo không, trong đó không có 

tâm tướng phi tâm tướng, vì các tướng rốt ráo thanh tịnh, vì thế nên không 

có tâm Thanh văn, tâm Bích chi Phật, tâm Bồ tát, tâm Phật. 

Tu bồ đề xưng quí tâm như vậy cũng tốt, Bồ tát không chấp trước tâm ấy 

cũng là tôn quí. Xá lợi phất muốn hỏi Tu bồ đề nên nói rằng: Chẳng phải 

chỉ  có  tâm  Nhất  thiết  trí  là  vô  lậu  chẳng  rằng  buộc,  Bồ  tát  không  nên  tự 

cao, vì cớ sao? Vì tâm người phàm phu cũng vô lậu chẳng rằng buộc, vì 

tánh thường không. Như tâm Thanh văn, Bích chi Phật, tâm Phật vô lậu, 

chẳng rằng buộc, thật tướng của tâm  người phàm phu tánh không. Thật 

tướng tánh không, thanh tịnh không dính mắc, như trước nói: Mây tối che 

mặt trời mặt trăng, chứ không thể ô uế mặt trời mặt trăng. Lại, thật tướng 

của các phiền não với tâm tướng thường tánh không không khác nhau, chỉ 

ở nơi địa vị phàm phu thì là nhơ là sạch, còn ở nơi địa vị Thánh, vì tu trí 

tuệ  vô  tướng,  không  có  phân  biệt,  chỉ  vì  thướng  xót  chúng  sinh  nên  tuy 

còn  có  nói  năng  mà  tâm  không  chấp  trước.  Chẳng  phải  riêng  tâm  phàm 

phu  là  vô  lậu  chẳng  ràng  buộc,  mà  năm  uẩn  cho  đến  mười  tám  pháp 

không chung cũng như vậy. 

Tu bồ đề nói: Phải! 

Xá lợi phất lại nói: Tâm ấy không có tâm, vì tâm tướng không, nên không 

chấp trước. Nơi sắc, sắc tướng không có nên cũng không chấp trước, cho 

đến các Phật pháp cũng như vậy. 

Tu bồ đề nói: Ðúng như vậy! Vì thế nên Bồ tát có thể quán các pháp tánh 

thường không, bất khả đắc không rốt ráo thanh tịnh, vì vậy nên nói tâm Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác, tâm vô đẳng đẳng, không chung với tâm 

Thanh  văn,  tâm  Bích  chi  Phật,  không  nghĩ  có  tâm  ấy,  cũng  không  chấp 

trước tâm ấy, có thể mau đạt đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

---o0o--- 





GIẢI THÍCH: PHẨM PHÚ LÂU NA THỨ 15 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Thừa Ðại Thừa 14) 

Kinh: Bấy giờ Phú lâu na Di đa la ni tử (Mãn Từ tử) bạch Phật rằng: Bạch 

đức Thế Tôn! Con cũng muốn nói lý do gọi là Ma ha tát. 

Phật dạy: Ông hãy nói. 

Phú lâu na Di đa la ni tử nói: Bồ tát đại trang nghiêm là Bồ tát phát tâm thú 

hướng Ðại thừa, Bồ tát ấy cưỡi xe lớn (Ðại thừa) nên Bồ tát ấy gọi là Ma 

ha tát. 

Xá lợi phất nói  với  Phú lâu na: Thế nào gọi là  Bồ tát ma ha tát đại trang 

nghiêm? 

Phú  lâu  na  nói  với  Xá  lợi  phất:  Bồ  tát  ma  ha  tát  đại  trang  nghiêm  không 

phân  biệt  vì  bấy  nhiêu  người  nên  trú  Thí  ba  la  mật,  thực  hành  Thí  ba  la 

mật, mà vì hết thảy chúng sinh nên trú Thí ba la mật, thực hành Thí ba la 

mật; không vì bấy nhiêu người nên trú Giới ba la mật, thực hành Giới ba la 

mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật,Thiến ba la mật, Bát nhã ba la mật, mà 

vì hết thảy chúng sinh nên trú Bát nhã ba la mật, thực hành Bát nhã ba la 

mật. 

Bồ tát ma ha tát đại trang nghiêm không giới hạn chúng sinh rằng Ta sẽ 

độ  ngần  ấy  người  chứ  không  độ  các  người  khác;  không  nói  rằng  Ta  chỉ 

làm cho ngần ấy người đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, còn các 

người  khác  không  đến.  Bồ  tát  ma  ha  tát  ấy  khắp  vì  hết  thảy  chúng  sinh 

nên đại trang nghiêm. Lại nghĩ rằng: Ta sẽ tự đầy đủ Thí ba la mật, cũng 

làm  cho  hết  thảy  chúng  sinh  tu  hành  Thí  ba  la  mật;  tự  đầy  đủ  Giới  ba  la 

mật,  Nhẫn  ba  la  mật,  Tinh  tấn  ba  la  mật,  Thiền  ba  la  mật,  tự  đầy  đủ  Bát 

nhã ba la mật, cũng làm cho chúng sinh tu hành Bát nhã ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu hành Thí ba la mật, có bố thí gì 

tâm đều tương ưng với Trí nhất thiết chủng, cùng hết thảy chúng sinh hồi 

hướng đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Xá lợi phất! Ấy gọi là Bồ 

tát ma ha tát khi tu Thí ba la mật, có Thí ba la mật đại trang nghiêm. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Thí ba la mật, bố thí với tâm 

tương ưng Trí nhất thiết chủng, không hướng đến địa vị Thanh văn, Bích 

chi  Phật.  Xá  lợi  phất!  Ấy  gọi  là  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Thí  ba  la  mật,  có 

Giới ba la mật đại trang nghiêm. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Thí ba la mật, bố thí với tâm 

tương ưng Trí nhất thiết chủng, tin, nhẫn, muốn đối với pháp bố thí ấy, ấy 

gọi là khi tu Thí ba la mật, có Nhẫn ba la mật đại trang nghiêm. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Thí ba la mật, bố thí với tâm 

tương ưng Trí nhất thiết chủng, siêng tu không nghỉ; ấy gọi là khi tu Thí ba 

la mật có Tinh tấn ba la mật đại trang nghiêm. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Thí ba la mật, bố thí với tâm 

tương ưng Trí nhất thiết chủng, nhiếp tâm, không khởi lên tâm Thanh văn, 

Bích chi Phật;  ấy gọi là khi tu Thí ba la mật có Thiền ba la  mật đại trang 

nghiêm. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Thí ba la mật, bố thí với tâm 

tương  ưng  Trí  nhất  thiết  chủng,  quán  các  pháp  như  huyễn,  không  có 

người thí, không có vật thí, không có người thọ; ấy gọi là khi tu Thí ba la 

mật có Bát nhã ba la mật đại trang nghiêm. 

Như vậy, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát bố thí với tâm tương ưng Trí nhất 

thiết chủng, không thủ đắc các tướng Ba la mật, nên biết ấy là Bồ tát ma 

ha tát đại trang nghiêm. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Giới ba la mật, bố thí với tâm 

tương ưng Trí nhất thiết chủng, cùng hết thảy chúng sinh hồi hướng đến 

Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu Giới 

ba la mật có Thí ba la mật. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Giới  ba  la  mật  có  tâm  tin, 

nhẫn, muốn đối  với  giới pháp  ấy gọi là Bồ tát ma  ha tát khi  tu Giới ba la 

mật có Nhẫn ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Giới ba la mật, siêng tu không 

nghỉ; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu Giới ba la mật có tinh tấn ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Giới ba la mật, không thọ nhận 

tâm Thanh văn, Bích chi Phật; ấy gọi là Bố tát ma ha tát khi tu Giới ba la 

mật có Thiền ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Giới ba la mật, quán hết thảy 

pháp như huyễn, cũng không nghĩ có giới ấy, vì dùng vô sở đắc; ấy gọi là 

Bồ tát ma ha tát khi tu Giới ba la mật có Bát nhã ba la mật. 

Như vậy Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Giới ba la mật; thu nhiếp các 

Ba la mật khác, vì vậy nên gọi là đại trang nghiêm. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Nhẫn ba la mật, bố thí với tâm 

tương  ưng  Trí  nhất  thiết  chủng,  cùng  hết  thảy  chúng  sinh  hồi  hướng  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu Nhẫn ba 

la mật có Thí ba la mật. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Nhẫn  ba  la  mật,  không  thọ 

nhận tâm Thanh văn, Bích chi Phật, chỉ thọ nhận tâm Trí nhất thiết chủng; 

ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu Nhẫn ba la mật có Giới ba la mật. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Nhẫn  ba  la  mật,  tâm  tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, thân tâm tinh tấn, không ngừng không nghỉ; 

ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu Nhẫn ba la mật có Tinh tấn ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Nhẫn ba la mật, nhiếp tâm ở 

một chỗ, tuy gặp việc khổ, tâm không tán loạn; ấy gọi là Bố tát ma ha tát 

khi tu Nhẫn ba la mật có Thiền ba la mật. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Nhẫn  ba  la  mật,  tâm  tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, quán các pháp không, không có người làm, 

không có người thọ, không có người trách mắng, cắt xẻ, tâm như huyễn 

như mộng; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu Nhẫn ba la mật có Bát nhã ba 

la mật. 

Như vậy Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Nhẫn ba la mật, thu nhiếp các 

Ba la mật khác. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Tấn ba la mật, bố thí với tâm 

tương ưng Trí nhất thiết chủng, không để cho thân tâm biếng nhác; ấy gọi 

là Bồ tát ma ha tát khi tu Tấn ba la mật có Thí ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Tinh tấn ba la mật, tâm tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, trước sau đầy đủ trì giới thanh tịnh; ấy gọi là 

Bồ tát ma ha tát khi tu Tinh tấn ba la mật có Giới ba la mật. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Tinh  tấn  ba  la  mật,  tu  hành 

nhẫn nhục với tâm tương ưng Trí nhất thiết chủng; ấy gọi là Bồ tát ma ha 

tát khi tu Tinh tấn ba la mật có Nhẫn ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Tinh tấn ba la mật, tâm tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, nhiếp tâm, lìa dục, vào các thiền định; ấy gọi 

là Bồ tát ma ha tát khi tu Tinh tấn ba la mật có Thiền ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Tinh tấn ba la mật, tâm tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, không chấp thủ tướng hết thảy các pháp, đối 

với không chấp thủ tướng cũng không chấp trước; ấy gọi là Bồ tát ma ha 

tát khi tu Tinh tấn ba la mật có Bát nhã ba la mật. 

Như vậy Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Tinh tấn ba la mật, thu nhiếp 

các Ba la mật khác. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Thiền  ba  la  mật,  tâm  tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, định tâm bố thí, không để tâm loạn; ầy gọi là 

Bồ tát ma ha tát khi tu Thiền ba la mật có Thí ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Thiền ba la mật, trì giới với tâm 

tương ưng Trí nhất thiết chủng, do định lực nên  việc phá giới không thể 

xen vào; ầy gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu Thiền ba la mật có Giới ba la mật. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Thiền  ba  la  mật,  tâm  tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, do định từ bi nên nhẫn các não hại; ấy gọi là 

Bồ tát ma há tát khi tu Thiền ba la mật có Nhẫn ba la mật. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Thiền  ba  la  mật,  tâm  tương 

ưng  với  trí  nhất  thiết  chủng,  đối  với  thiền  không  hứng  thú,  không  nhiễm 

trước, thường cầu tăng tiến từ một thiền đến một thiền; ấy gọi là Bồ tát ma 

ha tát khi tu Thiền ba la mật có Tinh tấn ba la mật. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Thiền  ba  la  mật,  tâm  tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, không nương dựa hết thảy pháp, cũng không 

theo thiền sinh; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu Thiền ba la mật có Bát nhã 

ba la mật. 

Như vậy, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Thiền ba la mật, thu nhiếp các 

Ba la mật khác. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật, tâm tương 

ưng  với  Trí  nhất  thiết  chủng,  bố  thí  vật  sở  hữu  trong  ngoài,  không  chút 

luyến  tiếc,  không  thấy  người  cho,  người  nhận  và  vật  thí;  ấy  gọi  là  Bồ  tát 

ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật có Thí ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát khi tu Bát nhã ba la mật, tâm tương ưng với Trí 

nhất thiết chủng, không thấy hai việc giữ giới phá giới; ấy gọi là Bồ tát ma 

ha tát khi tu Bát nhã ba la mật có Giới ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật, tâm tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, không thấy người trách, người mắng, người 

đánh, người giết, cũng không thấy dùng cái không ấy mà nhẫn nhục được; 

ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật có Nhẫn ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật, tâm tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, quán các pháp rốt ráo không, lấy tâm đại bi, 

tu  các  thiện  pháp;  ấy  gọi  là  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Bát  nhã  ba  la  mật  có 

Tinh tấn ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật, tâm tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, vào các thiền định, quán các tướng lìa, tướng 

không, tướng vô tướng, tướng vô tác của các thiền; ấy gọi là Bồ tát ma ha 

tát khi tu Bát nhã ba la mật có Thiền ba la mật. 

Như vậy Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật, thu nhiếp 

các Ba la mật khác. 

Xá lợi phất! như vậy gọi là Bồ tát ma ha tát đại trang nghiêm. 

Ðại trang nghiêm Bồ tát ấy, mười phương chư Phật hoan hỷ, xưng danh 

tán thán ở giữa đại chúng rằng, ở thế giới ấy có Bồ tát ma ha tát đại trang 

nghiêm ấy, thành tựu chúng sinh, thanh tịnh Phật độ. 

Luận: Phú lâu na nghe hai đại đệ tử trên nói nghĩa Ma ha tát, được Phật 

hứa khả nói lành thay. Và Phú lâu na được Phật ở giữa đại chúng tán thán 

là vị pháp sư trên hết, lại muốn nói nghĩa Ma ha tát nên bạch Phật rằng: 

Con cũng muốn nói, Phật liền cho phép nói. 

Hỏi: Tu bồ đề là vị chủ nói Bát nhã ba la mật, thì Xá lợi phất nên hỏi Tu bồ 

đề, cớ sao nay hỏi Phú lâu na? 

Ðáp: Hai người ấy đồng là Bà la môn, chỉ lấy tên mẹ làm tên, hai người ấy 

đều là bậc lớn ở trong Phật pháp. Xá lợi phất lớn trong hàng trí tuệ. Phú 

lâu na thuyết pháp nhiều cách trang nghiêm, dắt dẫn chúng hữu tình, bậc 

lớn  trong  hàng  thuyết  pháp,  cho  nên  hai  người  ấy  ngang  nhau,  ngang 

nhau nên cùng nhau nghị luận ở trước Phật. 

Lại,  Phú  lâu  na  trước  đã  cùng  Xá  lợi  phất  luận  nghị,  khéo  đáp  lại  nhau. 

Như trong kinh Thí dụ bảy xe nói, họ đã cùng làm người thân hậu, lại ưa 

cùng luận lý, còn Tu bồ đề không có nhân duyên như vậy. 

Lại, Phú lâu na nói nghĩa Ma ha tát, cho nên nên hỏi, chứ cớ sao lại hỏi Tu 

bồ đề! 

Nghĩa Ma ha tát được nói đó là người đại trang nghiêm, như người đi xa, 

có nhiều tư lương, lại như phá giặc nên chuẩn bị khí giới. Bồ tát ấy cũng 

như vậy, muốn phá giặc phiền não ma quân, nên tu hành sáu Ba la mật đệ 

tự  trang  nghiêm.  Người  này  trải  vô  lượng  kiếp  ở  lâu  trong  sinh  tử,  nhóm 

các  phước  đức  trí  tuệ  để  làm  tư  lương;  trong  ba  thừa,  vì  xu  hướng  Ðại 

thừa nên phát tâm tu sáu Ba la mật, cưỡi xe lớn. 

Xá lợi phất hỏi Phú lâu na: Thanh văn, Bích chi Phật cũng xu hướng đạo. 

Sao không gọi là đại trang nghiêm, mà chỉ nói Bồ tát đại trang nghiêm? 

Phú lâu na đáp rằng: Thanh văn, Bích chi Phật tuy thực hành sáu việc bố 

thí v.v... nhưng có hạn lượng, vì tự độ mình và độ những chúng sinh đáng 

được độ; vì thế không gọi là đại trang nghiêm. Bồ tát độ không phân biệt, 

không giới hạn vì ngần ấy chúng sinh nên tu bố thí cho đến trí tuệ. Không 

nghĩ  rằng:  Ta  độ  ngần  ấy  người  được  tam  thừa,  không  thể  độ  ngần  ấy 

người,  khiến  ngần  ấy  người  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác, 

còn ngần ấy người không thể độ. Bồ tát thực hành đại trang nghiêm khiến 

hết thảy chúng sinh đều vào Ðại thừa làm Phật. Bồ tát thực hành đại trang 

nghiêm, tự thực hành Thí ba la mật cũng khiến chúng sinh thật thành Thí 

ba la mật, cho đến thực hành Bát nhã ba la mật, cũng như vậy. 

Hỏi: Sao gọi là đại trang nghiêm? 

Ðáp:  Vì  độ  chúng  sinh,  vì  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  nên  thực 

hành các công đức phước thiện, lược nói là thực hành sáu Ba la mật, như 

Phú lâu na thứ lớp nói. 

Nếu Bồ tát vì hết thảy trí tuệ nên thực hành Thí ba la mật, phước đức ấy 

chung cho hết thảy chúng sinh. 

Chung nghĩa là phước đức bố thí ta và chúng sinh chung hưởng, ta lấy đó 

hồi hướng đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Hồi hướng là với công đức ấy không cầu làm vua người, vua trời, cái vui 

thiền  định  thế  gian,  chỉ  vì  chúng  sinh  nên  cho  đến  cái  vui  Niết  bàn  cũng 

không  cầu.  Ðem  quả  báo  ấy,  vì  độ  chúng  sinh  nên  cầu  Phật  pháp.  Các 

tướng như vậy gọi là Thí ba la mật đại trang nghiêm. 

Bồ tát ấy khi thực hành bố thí, nếu thấy các Bích chi Phật, A la hán hiện 

đại thần thông, được sạch lậu hoặc, vào Niết bàn, cũng không tham trước 

việc ấy, chỉ nhất tâm tu Phật đạo; ấy gọi là Thí ba la mật phát sinh Giới ba 

la  mật.  Lúc  bố  thí,  nếu  có  người  ác  khẩu  mắng  nhiếc,  dao  gậy  hủy  hại, 

cưỡng xin những cái không đáng xin, tâm không sân không hối, vào trong 

thật  tướng  các  pháp  là  rốt  ráo  không;  ấy  gọi  là  Thí  ba  la  mật  phát  sinh 

Nhẫn ba la mật. 

Lúc thực hành bố thí, hòa hợp tài vật, thủ hộ để bố thí cho kẻ kia, thân tâm 

không biếng nhác không ngừng nghỉ; ấy gọi là Thí ba la mật phát sinh Tinh 

tấn ba la mật. 

Lúc bố thí, nhất tâm niệm Phật, niệm Phật pháp, không để tâm Thanh văn, 

Bích chi Phật xen vào; nhân bố thí ấy liền vào thiền đụnh; ấy gọi là Thí ba 

la mật phát sinh Thiền ba la mật. 

Lúc bố thí, Bồ tát nghĩ rằng người thí, người nhận, tài vật do nhân duyên 

hòa hợp sinh nên không có tự tánh. Vì không có tự tánh nên không, như 

huyễn, như mộng. Vì chúng sinh không nên không có người nhận, không 

có người thí; vì pháp không nên không có tài vật; ấy gọi là Thí ba la mật 

phát sinh Bát nhã ba la mật. 

Nếu Bồ tát vì Nhất thiết trí nên không chấp thủ các tướng Ba la mật, mà có 

thể thực hành các Ba la mật, ấy gọi là Bồ tát đại trang nghiêm. Trong ấy 

một Ba la mật sinh đủ các Ba la mật, trong kinh này tự phân biệt nghĩa ấy. 

Xưa  nay  nói  khác,  nghĩa  chẳng  rốt  ráo,  nên  giúp  phân  biệt  nói,  mở  cửa 

luận nghĩa. Năm Ba la mật kia, cũng nên tùy nghĩa để nói như vậy. 

Hỏi:  Sao  chỉ  nói  trong  Thí  ba  la  mật  phát  sinh  sáu  Ba  la  mật,  còn  trong 

năm Ba la mật kia chỉ nói phát sinh năm? 

Ðáp: Nếu năm Ba la mật sau, mỗi mỗi đều phát sinh sáu Ba la mật, cũng 

không có lỗi. Sáu Ba la mật chẳng phải là pháp tu trong một lúc, trong một 

niệm mà trong vô lượng kiếp nhóm hợp sáu thứ công đức gọi là sáu Ba la 

mật. Trước phát sinh nhỏ, sau phát sinh vừa, lớn, có lỗi gì!  Hết thảy các 

pháp đều lúc đầu nhỏ sau lớn, vì vậy các Ba la mật khác mỗi mỗi có thể 

phát sinh sáu Ba la mật. 

Lại nữa, lúc hết thảy chư Phật thuyết pháp đều dạy Thí ba la mật là cửa 

ban đầu, như trong Kinh nói, Phật thường bắt đầu dạy cho chúng sinh bố 

thí, trì giới, sinh cõi trời, nói mùi vị năm dục, trước nói sự khổ não thế gian, 

lợi ích của đạo đức, sau mới nói bốn đế, vì thế nên đầu tiên nói bố thí. 

Hỏi: Sao Phật nói bố thí là cửa ban đầu? 

Ðáp:  Cách  thu  nhiếp  chúng  sinh  không  có  gì  hơn  bố  thí.  Lớn  nhỏ,  sang 

hèn  cho  đến  súc  sinh,  bố  thí  thu  nhiếp  được  cả,  cho  đến  người  oan  gia 

được thí cho liền trở thành người không oán không thân, người không oán 

không thân được thí cho thời trở thành người thân thiện. Chư Phật có 32 

tướng, 80 vẻ đẹp tùy hình đầy đủ các công đức, sở nguyện được như ý, 

đều do bố thí mà được. Như Bổ tát Bảo Chưởng v.v... bảy báu từ trong tay 

xuất ra, đem cấp thí cho chúng sinh, lại làm cho chúng sinh hoan hỷ nhu 

nhuyến,  có  thể  chứng  được  Niết  bàn.  Có  các  nghĩa  như  vậy  nên  bố  thí 

đứng đầu. 

Hỏi: Cớ sao Phú lâu na nói trong một Ba la mật  phát sinh các Ba la  mật 

phát sinh các Ba la mật làm đại trang nghiêm? 

Ðáp: Mỗi Ba la mật ấy riêng nhau thì hành lực yếu kém; như lính chưa tập 

luyện thời không đủ sức đánh giặc, nếu đại quân cùng họp trang nghiêm, 

cầm  binh  khí  thời  đủ  sức  phá  giặc.  Bồ  tát  cũng  như  vậy,  sáu  Ba  la  mật 

trang  nghiêm  một  lúc  thời  có  thể  phá  các  giặc  phiền  não  ma  quân,  mau 

được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Vì thế nên nói trong một Ba la 

mật có đủ các Ba la mật. 

Mười  phương  chư  Phật  xưng  danh  tán  thán,  thành  tựu  chúng  sinh,  tịnh 

Phật quốc độ, như trước nói. 

Kinh: Tuệ mạng Xá lợi phất hỏi Phú lâu na Di đa la ni tử rằng:Vì sao Bồ 

tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa? 

Phú lâu na nói với Xá lợi phất rằng: Bồ tát ma ha tát khi thực hành Bát nhã 

ba la mật, lìa các dục, lìa các pháp ác bất thiện, có giác có quán, lìa dục 

sinh  hỷ  lạc  vào  Sơ  thiền,  cho  đến  vào  đệ  Tứ  thiền,  lấy  tâm  từ  rộng  lớn, 

thực hành tâm không hai, không lượng, không oán, không hận, không não 

hại  rãi  khắp  một  phương,  hai,  ba,  bốn  phương,  bốn  góc,  trên  dưới;  rãi 

khắp tất cả thế gian; tâm  bi, hỷ  xả cũng  như  vậy. Bồ  tát ấy lúc  vào thiền 

lúc ra thiền, các thiền, vô lượng tâm và cành ngọn, cùng tất cả chúng sinh 

hồi hướng đến Trí nhất thiết chủng, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát tu Thiền ba 

la mật phát tâm thú hướng Ðại thừa. 

Bồ tát ma ha tát ấy trú ở thiền tâm vô lượng, khởi niệm rằng: Ta sẽ được 

Trí nhất thiết chủng, sẽ thuyết pháp để dứt phiền não cho chúng sinh; ấy 

gọi là Bồ tát ma ha tát khi hành Thiền ba la mật có Thí ba la mật. 

Nếu Bồ tát ma ha tát tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng tu Sơ thiền, 

trú  Sơ  thiền;  nhị  Tam,  Tứ  thiền  cũng  như  vậy,  không  thọ  nhận  các  tâm 

Thanh văn, Bích chi Phật; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi hành Thiền ba la 

mật có Giới ba la mật. 

Nếu Bồ tát ma ha tát tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng vào các thiền, 

nghĩ rằng: Ta sẽ thuyết pháp để dứt phiền não cho chúng sinh có các tâm 

muốn, vui, nhẫn ấy; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi hành Thiền ba la mật có 

Nhẫn ba la mật. 

Nếu Bồ tát ma ha tát tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng vào các thiền, 

nhóm  các  thiện  căn,  hồi  hướng  đến  Trí  nhất  thiết  chủng,  siêng  tu  không 

nghỉ; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi hành Thiền ba la mật có Tinh tấn ba la 

mật. 

Nếu Bồ tát ma ha tát tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng, tu bốn thiền 

và  cành  ngọn,  quán  tướng  vô  thường,  tướng  khổ,  tướng  vô  ngã,  tướng 

không,  tướng  vô  tướng,  tướng  vô  tác,  cùng  với  hết  thảy  chúng  sinh  hồi 

hướng đến Trí nhất thiết chủng; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi hành Thiền 

ba la mật có Bát nhã ba la mật. 

Xá lợi phất! Ấy là Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa. 

Lại nữa, Bồ tát ma ha tát thực hành từ tâm, nghĩ rằng: Ta sẽ đem an lạc 

cho tất cả chúng sinh; vào bi tâm ta sẽ cứu vớt tất cả chúng sinh; vào hỷ 

tâm ta sẽ độ tất cả chúng sinh; vào xả tâm ta sẽ làm cho tất cả chúng sinh 

sạch hết lậu hoặc; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu vô lượng tâm có Thí ba 

la mật. 

Lại nữa, Bồ tát ma ha tát tu các thiền vô lượng tâm ấy, không hướng đến 

địa vị Thanh văn, Bích chi Phật, chỉ hồi hướng đến Trí nhất thiết chủng; ấy 

gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu vô lượng tâm có Giới ba la mật. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát tu bốn vô lượng tâm, không tham địa 

vị Thanh  văn,  Bích  chi Phật, chỉ nhẫn,  vui, muốn Trí nhất thiết chủng; ấy 

gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu vô lượng tâm, có Nhẫn ba la mật. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát  tương  ưng  với  Trí  nhất  thiết 

chủng, tu bốn vô lượng tâm, hành hạnh thanh tịnh; ấy gọi là Bồ tát ma ha 

tát khi tu bốn vô lượng tâm có Tinh tấn ba la mật. 

Lại nữa, nếu Bồ tát ma ha tát khi vào thiền, vào vô lượng tâm cũng chẳng 

tùy theo thiền vô lượng tâm phát sinh; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát khi tu vô 

lượng tâm có phương tiện Bát nhã ba la mật. 

Xá lợi phất! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  phát  tâm  thú  hướng  Ðại  thừa,  hết 

thảy cách tu bốn niệm xứ, cho đến hết thảy cách tu tám Thánh đạo phần, 

hết thảy cách tu ba môn giải thoát, cho đến mưới tám pháp không chung; 

ấy gọi là Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát có trí tuệ đối với nội không vì vô sở 

đắc, cho đến có trí tuệ đối với vô pháp hữu pháp không, vì vô sở đắc; ấy 

gọi là Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát đối với hết thảy pháp, trí tuệ không 

loạn không định; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa. 

Lại nữa, Xá lợi phất Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng đại thừa, trí tuệ 

phi thường, phi vô thường; trí tuệ phi lạc, phi khổ, phi thật, phi không, phi 

ngã, phi vô ngã; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa, vì 

vô sở đắc. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Trí  Bồ  tát  ma  ha  tát  không  đi  trong  đời  quá  khứ, 

không  di  trong  đời  vị  lai,  không  đi  trong  đời  hiện  tại,  cũng  chẳng  phải 

không biết ba đời, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa, 

vì vô sở đắc. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  phát  tâm  thú  hướng  Ðại  thừa  trí 

không đi trong cõi Dục, không đi trong cõi Sắc, không đi trong cõi Vô sắc, 

cũng chẳng phải không biết cõi Dục, cõi Sắc, cõi Vô sắc, vì vô sở đắc; ấy 

gọi là Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa. 

Lại nữa, Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa trí không đi trong 

pháp thế gian, không đi trong pháp xuất thế gian, không đi trong pháp hữu 

vi, không đi trong pháp vô vi, không đi trong pháp hữu lậu, không đi trong 

pháp  vô  lậu,  cũng  chẳng  phải  không  biệt  pháp  thế  gian,  pháp  xuất  thế 

gian, pháp hữu vi, pháp vô vi, hữu lậu, vô lậu, vì vô sở đắc. 

Xá lợi phất! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa. 

Luận. Hỏi: Sáu Ba la mật, nếu nói nghịch thời nên nói Bát nhã ba la mật 

trước, rồi tiếp nói thiền... nếu nói thuận thời nên nói Thí ba la mật trước, 

sao nay nói Thiền ba la mật trước? 

Ðáp: Phát sinh đại trang nghiêm không có chúng sinh nào phá hoại được. 

Nếu nói Bồ tát không có thiền định, tâm chưa lìa dục, tuy có tu hành các 

Ba la mật khác, thời dễ bị hoại. Tu Thiền ba la mật, có thể vào tâm từ vô 

lượng, bấy giờ không bị phá; như nói người tu Từ Tam muội, dao không 

làm  tổn  thương,  nước  lửa  không  làm  hại,  cũng  có  sức  thần  thông,  biến 

hóa các thứ, có thể phát sinh đại trang nghiêm; như Phật dạy, chim không 

có  hai  cánh,  không  thể  bay  liệng.  Bồ  tát  không  có  lực  thần  thông,  không 

thể phát sinh đại trang nghiêm. Vào trong Thiền ba la mật, có thể làm phát 

sinh tâm từ vô lưông. Vì có năm thần thông nên ngoại vật không làm tổn 

thương được; vì vậy nên nói Thiền ba la mật trước hết. 

Hỏi: Trong bốn thiền có các thứ công đức, đều có thể hành sáu Ba la mật, 

sao nay chỉ nói trong bốn tâm vô lượng hành sáu Ba la mật? 

Ðáp: Bốn tâm  vô lượng, thủ tướng  chúng sinh, duyên chúng sinh, Bồ tát 

thường vì chúng sinh nên hành đạo, trong bốn tâm vô lượng ấy có tâm từ 

bi,  có  thể  làm  lợi  ích  chúng  sinh;  còn  tám  bội  xả,  định  chín  thứ  lớp  v.v... 

không có lợi ích như vậy. 

Hỏi: Bồ tát trú ở năm thần thông có thể rộng làm lợi ích chúng sinh, cớ sao 

không nói? 

Ðáp: Ðại bi là căn bản của Bồ tát. Lại. năm thần thông trước đã nói, sau 

sẽ nói bốn tâm vô lượng, vì đã nói nên nay không nói, nếu Bồ tát chỉ hành 

bốn tâm vô lượng, thì không gọi là phát tâm thú hướng Ðại thừa. Vì có sáu 

Ba  la  mật  hòa  hợp  nên  gọi  là  phát  tâm  thú  hướng  Ðại  thừa.  Bốn  tâm  vô 

lượng phát sinh sáu Ba la mật, trong đây Phú lâu na tự nói nhân duyên ấy. 

Hỏi: Làm thế nào tu hết thảy bốn niệm xứ cho đến mười tám pháp không 

chung? 

Ðáp:  Có  hai  thứ  là  tín  hành  tánh  và  pháp  hành  tánh.  Tín  hành  tánh  thì 

quán vô thường, khổ; hoặc chỉ quán vô thường, hoặc chỉ quán khổ. Pháp 

hành tánh thì quán không, vô ngã, hoặc chỉ quán không, hoặc chỉ quán vô 

ngã. Bồ tát vì độ chúng sinh nên hết thảy pháp môn đều tu đều học.. 

Lại nữa, người phát tâm Ðại thừa lấy mười tám không phá mười tám thứ 

pháp, cũng bỏ luôn trí tuệ về mười tám thứ không ấy. 

Lại  nữa,  Bồ  tát  quán  các  pháp  thường  định,  cũng  không  chấp  thủ  định 

tướng, ấy gọi là trí tuệ không định không loạn. 

Lại  nữa,  vì  sợ  đọa  vào  điên  đảo  chấp  thường  chấp  lạc,  nên  không  quán 

các pháp thường, lạc, vì sợ đọa vào điên đảo chấp đoạn diệt nên không 

quán vô thường. 

Lại nữa, nếu Bồ tát trí tuệ đối với ba cõi, ba đời không quán, không hành, 

không thủ tướng, biết nó đều hư vọng mà không rơi vào vô minh. 

Lại nữa, đối với thế gian, xuất thế gian cũng chẳng phải trí. Chẳng phải trí 

là vì không, không có định tướng, rốt ráo thanh tịnh. Chẳng phải bất trí là 

vì quán vô thường, khổ, không v.v... Vào Bát nhã ba la mật không, chẳng 

phải không hành trí. Không hành là  vì ngăn kiến,  phá  pháp  ái, lìa nương 

tựa. Không phi trí là vì không ngu si, khác với phàm phu. Lại, hành là giữ 

giới,  tu  thiền  định,  tập  các  pháp  quán.  Sao  gọi  là  phi  trí?  Như  trong  kinh 

Phật Lợi Chúng Sinh nói. 

 “Hành giả bỏ các pháp.  

 Cũng không nương tựa tuệ,  

 Cũng không phân biệt gì,  

 Ấy là trí quyết định”  

(Hết cuốn 45 theo bản Hán) 





Document Outline


	Cuốn 41

	GIẢI THÍCH: PHẨM BA GIẢ THỨ 7

	GIẢI THÍCH PHẨM KHUYẾN HỌC THỨ 8

	GIẢI THÍCH: PHẨM TẬP TÁN THỨ 9





	Cuốn 42

	Cuốn 43

	GIẢI THÍCH: PHẨM HÀNH TƯỚNG THỨ 10





	Cuốn 44

	GIẢI THÍCH: PHẨM HUYỄN HỌC THỨ 11

	GIẢI THÍCH: PHẨM CÚ NGHĨA THỨ 12





	Cuốn 45

	GIẢI THÍCH: PHẨM MA HA TÁT THỨ 13

	GIẢI THÍCH: PHẨM ÐOẠN KIẾN THỨ 14

	GIẢI THÍCH: PHẨM PHÚ LÂU NA THỨ 15








cover_image.jpg
DaiTriDolL.uan3
Cuondl 45






